
                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
211 

LE ROMAN DE LA MIGRITUDE AU CŒUR D’UNE 

SÉMIOSPHÈRE DES LANGUES AFRICAINES : STRATAGÈMES 

DE PROMOTION EN CONTEXTE POSTCOLONIAL 

 

Monkoha Pacôme Kevin DJE, 

 Département de Lettres Modernes  

Université Félix Houphouët-Boigny, Abidjan, Côte d’Ivoire 

djemonkoha@gmail.com  
https://orcid.org/0009-0004-7157-3372 

 

Résumé  

Cette étude s’intéresse aux rapports entre le roman de la migritude et les langues locales 

africaines.  Elle porte sur la façon dont les romans d’auteurs africains subsahariens 

publiant et vivant en France, depuis les années 1980-1990, tels que la franco-sénégalaise 

Fatou Diome et le franco-ivoirien Koffi Kwahulé, parviennent à avoir de la reconnaissance 

en intégrant les langues locales africaine dans leur écriture.  Après l’analyse du texte et 

du champ littéraire (africain), l’on a pu constater qu’à défaut d’écrire en français ou de le 

faire entièrement dans leur langue maternelle respective, chaque écrivain inscrit son texte 

dans les dynamiques postcoloniales qui favorisent la glocalisation, le cosmopolitisme, et 

l’hybridité linguistique. En brisant, ainsi, les frontières entre la sémiosphère africaine et 

occidentale, ces écrivains arrivent à résister à la domination culturelle occidentale et à 

inscrire l’identité africaine dans leur l’univers diégétique.  
Mots clés : Roman africain, migritude, langues locales africaines, promotion, postcolonial.  

 

Abstract 

 This study examines the relationship between the novel of migritude and local African 

languages. It examines how novels by sub-Saharan African authors publishing and living 

in France since the 1980s and 1990s, such as the Franco-Senegalese Fatou Diome and the 

Franco-Ivorian Koffi Kwahulé, have achieved recognition by incorporating local African 

languages into their writing. After analysing the text and the (African) literary field, it 

was found that, rather than writing in French or entirely in their respective mother 

tongues, each writer inscribes their text in postcolonial dynamics that promote 

glocalisation, cosmopolitanism and linguistic hybridity. By breaking down the boundaries 

between the African and Western semiospheres, these writers are able to resist Western 

cultural domination and inscribe African identity in their diegetic universe.  

Keywords: African novel, migritude, local African languages, promotion, postcolonial.  

 

 

 

 

 

 

mailto:djemonkoha@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-7157-3372


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
212 

Introduction 

Le roman Les Soleils des indépendances (1970) d’Ahmadou Kourouma 

aurait-il une reconnaissance littéraire et une notoriété internationale s’il n’avait 

pas intégré et valorisé la langue malinké ? Une telle interrogation invite à réfléchir 

sur l’implication des langues africaines dans la valorisation et la promotion du 

roman africain, mais également sur la manière dont le roman africain contribue à 

faire la promotion des langues locales. Depuis Kourouma, en effet, l’insertion des 

langues locales africaines dans le roman s’est accentuée, si bien que construire son 

récit à partir de ces langues apparaît, selon les mots de D. N’goran, (2014, p.3) 

comme « la norme en vigueur » dans le champ littéraire africain francophone. 

Tandis que Senghor et la majeure partie des poètes de la négritude, saluaient les 

langues locales africaines mais ne prenaient pas la peine de les transcrire, X. 

Garnier (2015, p.2), Kourouma, en 1968, intègre le malinké dans son premier 

roman, créant ainsi une rupture stylistique et diffusant un savoir proprement 

africain.  

Par cette initiative subversive, l’écrivain ivoirien a pu, non seulement, faire 

la promouvoir de sa langue maternelle, mais aussi initié une norme que l’on 

retrouve encore, aujourd’hui, dans le roman de la migritude, roman de Kourouma 

Le ventre de l’Atlantique (2003) de Fatou Diome et Babyface (2006) de Koffi 

Kwahulé, sont également marqués par une oralité impliquant les langues locales 

africaines. Ces langues indigènes africaines, autrefois proscrites du texte 

littéraire, occupent désormais une place de choix dans les œuvres des écrivains de 

la migritude, ces nomades évoluant entre plusieurs pays, plusieurs langues et 

plusieurs cultures, J. Chevrier (2004, p.96). Ces œuvres littéraires, quoiqu’elles 

soient produites hors d’Afrique et destinées principalement à un public européen, 

associent dans leur univers langue française et les langues locales africaines. Dès 

lors, à travers quels/quelles stratégies/modes d’énonciation les langues locales 

opèrent-elles dans l’univers diégétique des romans de la migritude ? Autrement 

dit, comment ces romans produits en contexte postcolonial, en faisant la promotion 

de ces langues parviennent-ils à avoir reconnaissance et légitimation, dans le 

champ littéraire africain ?  

La présente étude, en s’appuyant sur la sociologie du champ littéraire – une 

méthode critique alliant à la fois analyse textuelle et étude sociologique – vise à 

analyser la façon dont les langues africaines s’insèrent dans le roman de la 

migritude. Il va s’agir d’explorer dans Le ventre de l’Atlantique de F. Diome et 

Babyface de K. Kwahulé, les divers stratagèmes de promotion des langues locales 

africaines par le roman. Par leur pratique linguistique, ces écrivains africains 

prônant l’hybridité et le dialogue des cultures/langues propres au contexte 

postcolonial.  

 

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
213 

1. Mutation des normes scripturales du roman africain 

  

Dans les années 1950, plusieurs écrivains africains ont tenté de contourner les 

« normes en vigueur » (D. N’goran, 2014, p.8), dans le champ littéraire francophone 

(et anglophone), depuis l’époque coloniale, et ce, en intégrant les langues locales 

africaine dans leurs créations littéraires.  À cette date, selon Xavier Garnier (2008, 

p.87), « seuls trois romans étaient parus en français, et en anglais, par exemple, 

aucun roman nigérian n’était paru ». Les productions en langues africaines 

supplantaient les productions en langues européennes, dans les pays tels que le 

Nigéria, l’Afrique du Sud... Dans l’espace anglophone, le nigérian D. O publie en 

Igbo Olodumare (1950), une œuvre écrite en yorouba ; le tanzanien Shaaban 

Robert publie Adili na nduguze (1951) écrit en Swahili. En Afrique francophone, 

des écrivains tels qu’Hampate Bâ dans son roman Oui, mon commandant ! 

(1954) et David Ananou dans Le fils du fétiche (1955) combinent la langue 

française et de leur langue maternelle respective.  

En dépit de ces nombreuses initiatives, l’exemple de Kourouma, avec Les Soleils 

des indépendances, de 1968, demeure le plus remarquable, car l’œuvre a réussi à 

occuper une position dominante en instaurant une nouvelle norme d’écriture qui 

reconfigure l’esthétique du roman, dans le champ littéraire africain francophone. 

Dès l’incipit de son premier roman, Kourouma énonce déjà le style de langue qui 

le constituera, une traduction littérale du malinké en française : « Il y avait une 

semaine qu’avait fini dans la capitale Koné Ibrahim, de race malinké, ou disons-le 

en malinké : il n’avait pas soutenu un petit rhume… », A. Kourouma, (1970, p.9). 

À l’instar de cet incipit, on perçoit dans le texte « Oui, le marché a été favorable. 

Et toi ? Dis-moi ! Resteras-tu tout le long de ce grand soleil dispersé comme ça sur 

la chaise ? », A. Kourouma, (1970, p.55). Figurent également dans ce roman des 

africanismes tels que « gnamokonodé », A. Kourouma, (1970, p.13) ; « bissimilai », 

A. Kourouma, (1970, p.74) ; « toubab », A. Kourouma, (1970, p.108) ; « Djoliba » et 

« kala » A. Kourouma, (1970, p.125).  

En clair, dans son roman, Kouroma « malinkinise » la langue française, au plus 

grand bonheur du lectorat francophone, qui découvre ainsi la grande souplesse et 

les capacités d’adaptation d’une langue que l’on craignait rigidifiée par des siècles 

de classicisme, X. Garnier, (2008, p.87). À travers le roman de la migritude les 

écrivains de l’époque postcoloniale arrivent-ils à résister à la domination culturelle 

occidentale et à inscrire l’identité africaine dans leur l’univers diégétique.  

Ainsi, Kourouma, « montre que la langue française peut cohabiter avec les 

langues locales dans un même registre d’expression culturelle » (N. Sow & O. Ba, 

2021, p.178). En laissant son écriture sous l’influence de la culture et de la langue 

malinké, Kourouma promeut une langue locale africaine qui, en plus de définir son 

identité, a contribué à sa reconnaissance dans le champ littéraire africain. En 

insérant sa langue maternelle dans son premier roman, Kourama devient surtout 

un « classique africain », C. Ducournau (2017, p.10), promu et étudié dans les 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
214 

écoles et universités. Ainsi, reconnu comme l’un des écrivains les plus important 

du continent africain, il incarne la figure du « Nomothète », D. N’goran (2014, p.10) 

c’est-à-dire, l’initiateur d’une nouvelle norme littéraire, qui désormais s’impose 

comme dominante, dans le champ littéraire africain francophone.  

Selon l’approche bourdieusienne de la littérature, le champ littéraire, est, en 

effet,  

L’espace des rapports de force entre des agents ou des institutions ayant en 

commun de posséder le capital nécessaire pour occuper des positions 

dominantes dans les différents champs (économique ou culturel notamment). 

Il est le lieu de luttes entre détenteurs de pouvoirs (ou d’espèces de capital) 

différents qui, comme les luttes symboliques entre artistes et les « bourgeois » 

du XIX è siècle, ont pour enjeu la transformation ou la conservation de la valeur 

relative des différentes espèces de capital qui détermine elle-même, à chaque 

moment, les forces susceptibles d’être engagée dans ces luttes 

 (P. Bourdieu 1992, p.353).   
 

 Le champ littéraire africain constitue aussi un espace de luttes symboliques 

opposant les écrivains africains aux anciens colonisateurs, qui ont longtemps 

imposé leur langue et leurs canons littéraires. D’ailleurs, Les soleils des 

indépendances (1968/1970), en refusant de se soumettre aux codes linguistiques et 

aux modèles esthétiques hérités de la tradition occidentale, fera, l’objet de rejet, de 

la part des maisons d’édition française, P. Corcoran, D. Delas et J-F Ekoungoun 

(2017, p.139). En fait, comme A. Tossou, nous le rappelle :   

 

Le manuscrit de Kourouma sera confronté à ce circuit hiérarchisé du champ 

lorsqu’après avoir terminé la rédaction du volume, il décide de se lancer dans 

la recherche d’un éditeur prêt à concrétiser son projet d’écriture. Il est vite 

confronté à la norme éditoriale du « culte de la langue » française qui est en 

vigueur dans le champ de l’édition littéraire parisienne qui est la cause du rejet 

du manuscrit par les maisons d’éditions du Seuil. Finalement, le manuscrit est 

accepté au Québec par le truchement d’un appel fortuit auquel Kourouma 

accepte de répondre favorablement en soumettant son manuscrit sans grande 

attente au vu des nombreux refus qu’il a déjà essuyés de la part des éditeurs. 
(A. Tossou, 2024, p.3) 

 

L’acceptation du manuscrit de Kourouma, la publication de l’œuvre et sa 

reconnaissance par les pairs finiront par faire de l’inscription des langues 

africaines dans le genre romanesque une position dominante, dans le champ 

littéraire africain francophone. Par cette résistance linguistique, l’écrivain ivoirien 

initie une nouvelle norme scripturale du roman africain francophone, mais aussi 

fait insidieusement la promotion de cette langue africaine. Et cette « nouvelle » 

poétique instaurée par Kourouma, on la retrouve, encore aujourd’hui, dans les 

créations romanesques de F. Diome et K. Kwahulé, des écrivains de la migritude 

qui, tout en résistant à la domination culturelle occidentale, valorisent et 

promeuvent leur langue maternelle respective, par divers stratagèmes.  

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
215 

2. Stratagèmes de promotion des langues locales africaines  

F. Diome et K. Kwahulé, bien qu’éloignés de leurs pays d’origine, font la 

promotion de leurs langues maternelles et de leurs cultures auprès du public 

français, en les insérant dans leurs œuvres. Avant d’analyser les stratégies 

élaborées par ces romanciers pour valoriser les langues locales africaines dans 

leurs œuvres, cette étude identifiera d’abord les caractéristiques propres à ces 

textes qui permettent de les classer parmi les romans de la migritude, et à montrer 

en quoi ils se distinguent des autres romans postcoloniaux.  

 

2.1. Le ventre de l’Atlantique et Babyface : deux romans de la migritude   

La migritude est un néologisme qui, selon A. Coulibaly, (2015, p.32), s’est formé 

sur le principe de la négritude. Il a fait son apparition sous la plume de J. Chevrier 

(2004, pp.96-100), pour qui, « les écrivains de la migritude tendent aujourd’hui à 

devenir des nomades évoluant entre plusieurs pays, plusieurs langues et plusieurs 

cultures et c’est sans complexe qu’ils s’installent dans l’hybride naguère vilipendé 

par l’auteur de l’aventure ambigüe… ».  

Il s’agit donc des écrivains de la migration africaine en France ou en Amérique, 

des auteurs africains subsahariens ayant quitté leurs pays d’origine pour 

s’installer dans les capitale Européenne ou aux États-Unis, particulièrement à 

Paris. Parler de migritude revient aussi et surtout à mettre l’accent sur l’ensemble 

de récits dominés par les thématiques de l’immigration, l’exil, l’identité, le 

déracinement et la complexité des relations entre l’Afrique et l’Occident, C. H. 

Muotoo (2019, p.112). Si les écrivains de la négritude, dans leurs œuvres, 

revalorisaient les cultures et civilisations noires africaines, dans une langue 

française très soutenues, les écrivains de la migritude, quant à eux, abordent des 

sujets beaucoup plus internationaux que nationaux, dans un « pidgin » alliant à la 

fois le français (populaire) et les langues locales africaines.  

Le ventre de l’Atlantique et Babyface sont représentatifs des romans de la 

migritude, car l’histoire de chacun de ces textes se déroule en « Afrique(s)-sur-

Seine » entre l’Afrique et la France, sinon entre africains et français. Tantôt entre 

le Sénégal et la France (pour Le ventre de l’Atlantique) tantôt entre la Côte d’Ivoire 

et la France (Babyface). Même si dans l’ensemble, les écrivains de la migritude 

favorisent le non-retour à sa terre natale, leurs œuvres sont de véritables vecteurs 

de promotion des langues locales africaines.  

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
216 

2.2. L’intégration des mots africains dans le roman 

 

Dans leur article « Le ventre de l’Atlantique de Fatou Diome (Der Bauch des 

Ozeans) : Étude de la traduction allemande du texte et de l’intertexte wolof et 

sérère », L. NDong et C. A. Babou (2018, p.314) se sont appesantis sur les 

différentes manifestations de l’oralité dans le roman, à travers notamment 

l’utilisation de proverbes, de chants, d’insertion ou de transposition de fragments 

textuels wolofs et/ou sérère dans le roman de F. Diome. À partir de cette étude 

prenant plus en compte le roman dans sa traduction allemande que dans sa version 

originale, nous allons également analyser les diverses manifestations des langues 

maternelles de chaque écrivain dans son roman, et cela, pour déceler les 

mécanismes par lesquels ces romans arrivent à faire découvrir/faire connaître les 

langues locales africaines aux lecteurs.  

La transposition ou l’insertion de fragments des langues locales africaine 

dans le roman est l’un des mécanismes de promotion sur lequel nous allons baser 

notre analyse. Dans Le ventre de l’Atlantique de F. Diome, plusieurs fragments du 

wolof et du sérère sont repérables. En effet, dans ce texte, hormis la langue 

française, on trouve des « emprunts d’autres langues comme le wolof, la lingua 

franca au Sénégal, le sérère, la langue maternelle de l’auteure, présentée ici comme 

la langue parlée par un grand nombre de personnage du récit, et l’arabe qui tient 

son impact de la dimension de l’islam au Sénégal. », L. NDong et C. A. Babou (2018, 

p.315-316). 

D’abord, nous avons dans le texte, le fragment du sérère, notamment 

« Talalé », (F. Diome 2003, p.27) renvoyant à un plat très prisé par les sérères ; 

l’intégration du wolof dans la langue française, avec des mots comme « béthio », 

dont l’explication, dans le texte est faite par une mise en apposition, se présentant 

comme suit : « Le lendemain matin, pour laver son béthio, son petit pagne nocturne 

à broderie coquine, (…) » (F. Diome 2003, p.42). Si l’action du récit se déroule en 

milieu sérère et met en exergue l’ancrage culturel et socioethnique de l’univers des 

personnages qui s’y meuvent, L. NDong et C. A. Babou (2018, p.317), le narratif 

est traversé par les termes wolofs dont l’explication se trouve entre des 

parenthèses : « thiaya » (« pantalon bouffant ») et « sabador » (« boubou ») (F. 

Diome 2003, p.103) ; « takke » (« fiançailles religieuses ») (F. Diome 2003, p.128) ; 

« gnarelle »( deux épouses) (F. Diome 2003, p.144). Les mots wolofs, très connus 

sur le plan international, sont aussi mis en avant dans Le ventre de l’Atlantique, 

et cela, entre guillemets : « thiépoudjène » ou « Bissap » (F. Diome 2003, p.2043). A 

ces mots s’ajoutent aussi des termes arabes devenu wolofs pour leur ancrage dans 

la religion musulmane comme : « Allah Akbar » (F. Diome 2003, p.30, 57, 108, 

134) ; Alhamdoulillah ; inch’Allah (F. Diome 2003, p.108 ; 116) et Bihismilahi (F. 

Diome 2003, p.150).  

Babyface est aussi composé des mots des langues locales africaines, des 

termes akan (Baoulé/Agni). D’abord, au niveau des personnages, on trouve des 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
217 

(pré)noms Agni/baoulé, langue du groupe Akan qui, à peu près, se comprennent. 

« Mo’Akissi » (K. Kwahulé, 2006, p.9, 17, 33, etc.) personnage et l’une des 

narratrices du roman, dont le prénom peut être traduit littéralement par « la 

grande Akissi ». On a également « Mozatimélédé N’Dri », personnage principale du 

roman ; « Djê kouadjo » (p.17) ; « Pamela Agbodjamayofê » (p.41) que l’on peut 

traduire par « Pamela Agbodjama est douce ». Hormis les (pré)noms Agni ou 

Baoulé, ceux des malinkés sont repérables dans le texte : « Adama Katatjé » (p.11) ; 

Karidja (K. Kwahulé, 2006, p.42). On a aussi le mot vulgaire, si popularisé qu’il 

semble appartenir à toutes les ethnies de Côte d’Ivoire. Le terme Agni ou baoulé 

« toutou » exprimé comme suit dans le texte : « il y a une que je soupçonne. Vulgaire 

les yeux tout le temps maquillés on dirait toutou » (K. Kwahulé, 2006, p.10). Ce 

mot, qui semble provenir du Ghana, renvoie plus généralement «au fille de joie ». 

Enfin, le terme « Mami wata » (renvoyant d’une légende notoire de la sirène des 

eaux) (K. Kwahulé, 2006, p.12, 14, 15, 16…).    

Ce que l’on remarque dans l’utilisation de ces noms et expressions dans le 

textes, c’est qu’il n’y a aucune tentative d’explication ou de traduction en français. 

Tout se passe comme si les lecteurs, quelles que soient leurs origines, 

comprendraient ces mots des langues vernaculaires africaines greffés au français.    

 

2.3. Promotion par l’oralité  

 

Le ventre de l’Atlantique fait découvrir à ses lecteurs des proverbes, des 

adages et des chants émanant de la langue sérère ou du wolof.  Dans le roman, on 

perçoit des proverbes tels que : « On ne piétine pas deux fois les couilles d’un 

aveugle, dit-on, une fois suffit pour qu’il soulève sa marchandise dès que des bruits 

de pas lui parviennent. » (F. Diome, 2003 p.16). La version d’origine de ce proverbe 

est, selon la traduction de L. NDong et C. A. Babou (2018, p.324), « Raad no puul, 

diafleng o ta dakeel ». De même, nous avons dans le texte, le proverbe le lecteur 

peut voir un adage (sérère) signifiant l’appartenance des personnages à l’univers 

socioculturel sérère « Déraciné, Ndétare avait su, dès son arrivée, mettre à profit 

l’adage sérère selon lequel l’ouïr et la vue seraient les meilleures hôtesses 

d’accueil. » (F. Diome, 2003, p.76). L’écrivaine d’origine sénégalaise fait connaitre 

davantage sa langue maternelle et la culture qu’elle sous-tend par le proverbe 

sérère, selon lequel « Dieu met la nourriture dans chaque bouche qu’il fend » (F. 

Diome, 2003, p.126). Ce proverbe, les sérères l’ont en commun avec les wolofs. En 

langue Sérère, ce proverbe se traduit par « Roog o donolu ta xuyna, xana yip teen 

tig » et en wolof « Géméñ gu Yàlla xar, def ci feppu dugub », L. NDong et C. A. 

Babou, (2018, p.325). Si les proverbes (et l’adage) sont écrits en français, le chant 

sérère figurant dans le texte, est quant à lui, transposé et traduit par la suite. Il 

s’agit d’un chant dédié aux séances de lutte traditionnel :  

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
218 

Lambe niila. (Trois fois) 

Domou mbeur djéngoul, beuré, dane. 

Do sène morôme.  

Ce qui signifie :  

La lutte c’est ainsi. (Trois fois) 

Toi, fils de lutteur, attache ta ceinture, lutte et terrasse 

Tu n’es pas leur égal. (F. Diome, 2003, p.194).  

Si les termes du wolof sont davantage rendu public le roman que les mots 

du sèrère, les proverbes, l’adage et le chant appartiennent, quant à eux, à la langue 

sérère et font de l’auteure la véritable promotrice de sa langue maternelle, comme 

c’est le cas de K. Kwahulé.  

K. Kwahulé, écrivain ivoirien, quoique vivant en France depuis des années, 

ne manque pas de faire de son texte le réceptacle des traits de l’oralité propre à sa 

la langue maternelle ou au français populaire ivoirien. Ainsi, Babyface fait 

(re)découvrir la légende de Mami wata à ses lecteurs. Parlant de l’origine du 

pouvoir du président d’Eburnéa, on perçoit la légende de mami wata, dans le 

Fragment du Journal imaginé de Jérôme-Alexandre Dutaillis de la Péronnière : 

« Quelle guerre froide ? Quels services secrets ? Non, non et non, tout cela est 

arrivé grâce à Mami Wata. C’est elle qui donne le pouvoir, et Président est son 

amant. » (K. Kwahulé, 2006, p.12). Cette légende se poursuit en ces termes « le 

peuple raconte encore : Mami Wata a, à chaque instant de sa vie, sept amants 

dispersés dans le monde, sans distinction de couleur. » (K. Kwahulé, 2006, p.16). 

L’ensemble du premier chapitre du roman est structuré autour de cette légende 

qui, de toute évidence, est issus de la tradition orale Akan, peuple dont est 

originaire l’auteur.  

Les traits de l’oralité, dans ce roman, sont aussi perceptibles à travers 

l’utilisation du français populaire ivoirien. Dans Babyface, lorsque Mozati parle 

des nombreux voyages du député et époux de son amie Pamela, nous avons, par 

exemple voir un proverbe très populaire en contexte ivoirien : « On va encore dire 

que Mozati est un panier percé. Mais, moi quand je vois quelque chose qui ne va 

pas, il faut que je le dise. Et je dis que les missions de son mari, c’est trop. Ah ! 

quelles missions qui ne finit jamais ? Un deux trois, voyage, un deux trois…ou une 

femme se cache derrière ces missions ou je ne m’appelle pas Mozati. […], mais moi, 

je dis que la vérité, ça rougie les yeux mais ça ne les casse pas, et qu’on doit asseoir 

Pamela et lui dire la vérité, zyeux dans zyeux. » (K. Kwahulé, 2006, p.38). Enfin, 

le terme gaou (du nouchi) désormais francisé, est visible dans le texte. En d’autres 

mots, la valeur esthétique de Babyface est soutenue, selon D. Coulibaly (2022, 

p.66), par la prégnance du « pérégrinisme »; un phénomène linguistique qui 

consiste à transposer des idiomes ou des tournures provenant d’une langue 

quelconque dans une autre langue sans les assimiler. L’incorporation du nouchi 

(français populaire ivoirien) et d’autres langues (l’agni et/ou le Baoulé) dans la 

langue d’emprunt (la langue française) créent une hétérogénéité que le lecteur 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
219 

décèle en harmonisant les différents codes linguistiques en jeu, D. Coulibaly, 

(2022, p.67). En clair, l’auteur ne traduit pas les mots et expressions africains qu’il 

transpose dans son roman, mais en rend le sens plus compréhensible par le 

contexte dans lequel il les intègre.   

Pour tout dire, les deux romans étudiés sont des romans de la migritude. 

Leur contenu est fortement marqué par les langues locales africaines. Mais, quand 

F. Diome dans le roman Le ventre de l’Atlantique prend la peine de traduire les 

mots et proverbes des langues locales africaines, K. Kwahulé, dans le roman 

Babyface, semble considérer ces langues africaines comme relevant de la langue 

française, tant, il ne fait aucun effort de traduction. Plus concrètement, ces deux 

romans, par leur hybridation linguistique, pourraient s’inscrire dans une 

dynamique chère au contexte postcolonial.  

 

3. Vers une hybridité linguistique dans le contexte postcolonial  
 

Tandis que post-colonial désigne le fait d’être postérieur à la période 

coloniale, le terme « postcolonial » renvoie à des pratiques de lectures et d’écriture 

intéressées par les phénomènes de domination, et plus particulièrement par les 

stratégies de mise en évidence, d’analyse et d’esquive du fonctionnement binaire 

des idéologies impérialistes, J-M Moura (2013, p.10).Ainsi, une écriture inscrite 

dans une dynamique postcoloniale est celle qui favorise l’hybridité culturelle et 

linguistique, par opposition à la binarité imposée par la colonisation, d’un côté la 

langue française, en tant que langue de culture, et de l’autre les langues 

vernaculaires, langues de l’oralité. En outre, le mot « postcolonial » traduit la 

situation d’enchevêtrement des temps et des territoires, car le « post » ne désigne 

pas une notion de séquence avec un « avant » et un « après » mais englobe toutes 

les phases de la colonisation allant du temps des empires, passant par la période 

des indépendances et s’étendant au temps d’aujourd’hui, M-C Smouts (2011, p.32). 

Davantage encore, ce terme exprime un « au-delà » qui signifie à la fois une 

résistance, une visée et une espérance, notamment une résistance aux 

représentations étouffantes de l’Autre comme allié, mais inférieur ; une visée de 

repenser les expériences historiques fondées sur la domination pour la reformuler 

en une histoire partagée ; enfin une espérance basée sur une reconnaissance 

réciproque qui redonne à chacun son histoire, sa culture et sa dignité, M-C Smouts 

(2011, pp.32-33). 

Ainsi, au niveau linguistique, un roman inscrit dans une dynamique 

postcoloniale, est un roman qui, au lieu de considérer les langues locales africaines 

comme des langues marginales devant être exclues de son contenu, en font des 

alliés, et cela, pour mieux traduire des thématiques (l’immigration, les guerres, par 

exemples) et une histoire partagées – celle de la colonisation – par Africains et 

Occidentaux. Le ventre de l’Atlantique et Babyface, ces deux romans de la 

migritiude, en faisant la promotion des langues locales africaines s’inscrivent dans 

une dynamique postcoloniale. En effet, plutôt que de faire un « culte de la langue 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
220 

française » comme leurs prédécesseurs (Senghor, Damas, Césaire), F. Diome et K. 

Kwahulé font enchevêtrer les langues locales africaines et la langue française. De 

cette façon, la norme – en tant qu’ensemble de règles admises et imposées, P. 

Bourdieu (1992, p.366), par les écrivains de la négritude, dans le champ littéraire 

africain, est désormais remise en question par les écrivains de la migritude. En 

inscrivant l’identité africaine dans leur univers diégétique, ces romanciers 

parviennent à résister à la domination culturelle occidentale et à s’imposer comme 

écrivains légitimes, dans le champ littéraire africain francophone. 

 

4. Reconnaissance et promotion du roman africain 

 

Si D. N’Goran attribue la figure de « Nomothète » à l’écrivain malien Y. 

Ouologuem, auteur de Le devoir de violence, publié chez Seuil en 1968 – c’est-à-

dire celui qui par un « nomos spécifique » (re)définit les normes d’un savoir 

africain, voire africaniste dans son aspect littéraire, D. N’goran (2014, p.23) –, A. 

Kourouma quant à lui, demeure le « Nomothète » qui a promu une langue africaine 

(le malinké) dès son premier roman. Il est surtout l’initiateur d’une poétique 

postcoloniale à laquelle adhère, d’une certaine manière, F. Diome et K. Kwahulé.  

Au demeurant, l’intégration des langues locales africaine dans chacun de 

leurs romans n’a pas été un frein à la circulation et à la reconnaissance de ces 

textes. Bien au contraire, ces œuvres littéraires, en adhérant à cette poétique 

tendent vers la glocalisation. Ce terme né à la fin des années 80 au Japon et utilisé 

rapidement dans le cadre du marketing. (…). En littérature, il s’agit en quelques 

sortes d’une démarche qui consiste à décrire et envisager la circulation de la 

littérature en production et en réception qui doit apprendre à s'adapter aux 

nouvelles exigences mondiales en tenant compte des spécificités locales., A. 

Mahdeb & S. Maizi, (2023, p.78) qui a favorisé leur circulation et leur 

reconnaissance sur l’échiquier international. En effet, ces œuvres littéraires 

s’adaptent à un public différencié et pluriel en prenant en considération des 

particularités linguistiques, sociales, culturelles et historiques des lecteurs 

auxquels ils s’adressent en s’appuyant sur des références (linguistiques) qu’ils 

connaissent déjà, A. Mahdeb et S. Maizi, (2023, p.79). Par ce procédé de résistance 

culturelle, tout comme Les soleils des indépendances, Le ventre de l’Atlantique et 

Babyface ont bénéficié chacun d’un « capital symbolique » qui a participé à la 

promotion du roman de la migritude.   

Ces deux romans d’Afrique subsaharienne ont chacun reçu une 

reconnaissance littéraire, à travers l’attribution de prix littéraires. En 2003, Le 

ventre de l’Atlantique a reçu le Prix des Hémisphères Chantal Lapicque, destiné à 

« soutenir et promouvoir le rayonnement et l’usage de la langue française à travers 

le monde », disponible sur https://archive.wikiwix.com/cache/, consulté le 10/03 

2025, puis, en 2005, le LiBeraturprieis de Francfort, et enfin, le Prix inter-lycéen 

de Loire-Atlantique. Quant au seconde, Babyface, il a reçu le prix Ahmadou 

https://archive.wikiwix.com/cache/


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
221 

Kourouma décerné au Salon du livre de Genève à « un auteur d’expression 

française, africain ou d’origine africaine de l’Afrique subsaharienne, pour un 

ouvrage de fiction – roman, récit ou nouvelles – dont l’esprit d’indépendance, de 

lucidité et de clairvoyance s’inscrit dans l’héritage littéraire et humaniste légué 

par le romancier ivoirien [Ahmadou Kourouma]. », P. Albouy (2017, p.3). Ces deux 

œuvres ont été, ainsi, récompensées pour leur valeur littéraire, mais surtout pour 

leur langue d’écriture, une langue française parsemée de mots et de proverbes 

africains (Le ventre de l’Atlantique), une langue portant les traces d’un esprit 

d’indépendance cher à Kourouma (Babyface).  Les Prix littéraires en tant que de 

puissants leviers de communication offrant une forte visibilité médiatique aux 

lauréats S. Ducas, (2012, p.331), contribuent aussi à la promotion du roman, et par 

ricochet, à celle des langues africaines que le roman africain intègre et valorise.  

 

 

Conclusion 
 

Il ressort de la présente étude que les romans de la migritude, en 

l’occurrence ceux de Fatou Diome et de Koffi Kwahulé, en faisant la promotion des 

langues locales africaines, parviennent eux-mêmes à être promus et à avoir de la 

reconnaissance dans le champ littéraire africain. Ainsi, en contournant la 

domination linguistique héritées de la colonisation, ces écrivains mettent en œuvre 

diverses stratagèmes pour promouvoir les langues locales dans leurs romans. Dans 

Le ventre de l’Atlantique et Babyface les stratégies de valorisation des langues 

locales consistent à intégrer des mots et expressions africains (traduits ou non) 

ainsi que des proverbes et légendes appartenant à la culture de chaque auteur.  

Avec une telle hybridation linguistique chère aux contexte postcolonial, ces romans 

de la migritude ont acquis une reconnaissance (prix littéraires) et une notoriété 

tant en Afrique francophone qu’à l’internationale. En brisant, ainsi, les frontières 

entre la sémiosphère africaine et occidentale, ces écrivains arrivent à résister à la 

domination culturelle occidentale et à inscrire l’identité africaine dans leur 

l’univers diégétique. Cette résistance linguistique se pose aujourd’hui comme une 

stratégie pouvant contribuer à la légitimation et à la reconnaissance du roman 

africain francophone.  

En somme, puisque, « le local et l’international ne sont pas contradictoires 

», X. Garnier, (2008, p.88), l’intégration des langues locales africaines – longtemps 

reléguées à la périphérie du roman africain –  apparaît désormais comme un 

élément significatif pouvant contribuer à leur promotion et à leur reconnaissance 

dans le champ littéraire africaine francophone. Loin de devoir être écartées, elles 

devraient faire l’objet d’une politique de promotion et de reconnaissance.  

 

  

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
222 

Références Bibliographiques 

Corpus 

 

DIOME Fatou,2003, Le ventre de l’Atlantique, Paris, Flammarion. 

KWAHULE Koffi, 2006, Babyface, Paris, Gallimard.  

 

Autres références bibliographiques  

 

AKROBOU Ezechiel Agba, 2006, « La traduction de la culture et de l’oralité à 

travers l’écriture romanesque de Kourouma », Francofonía 15.   

ALBOUY Pierre, 2017, « Le prix Kourouma », Littérature africaine, disponible sur 

: https://salondulivre.ch/prixkourouma/, consulté le 10/03/ 2025.  

BOURDIEU Pierre, 1992, Les règles de l’art. Genèse et structure du champ 

littéraire, Paris Seuil.  

CASANOVA Pascale, 1999, La République mondiale des Lettres, Paris, Seuil. 

CHEVRIER Jacques, 2004, « Afrique(s)-sur-Seine : autour de la notion de 

migritude », dans Notre Librairie, nos 155-156. 

COULIBALY Adama, 2015, « Littérature migrante subsaharienne : l’ethnoscopie 

littéraire comme expression de l’orailité des écrivains de la migritude », Étude 

Littéraires, 46 (1). 

COULIBALY Daouda, 2022, « Analyse discursive de l’interlangue dans Babyface 

de Koffi Kwahulé », hybrida, No. 5, Identité/s.  

CORCORAN Patrick, DELAS Daniel, EKOUNGOUN Jean-Francis, dir., 2017, Les 

soleils des indépendances d’Ahmadou Kourouma : une longue genèse, Paris, cnrs 

éditions, coll. Planète libre essais. 

 DUCAS Sylvie, 2012, « Prix littéraires et aléas de l’aura auctoriale : l’écrivain 

plébiscité ou « publi-cité », in :  Littérature et publicité. De Balzac à Beigbeder, 

Laurence Guellec, Françoise Hache-Bisette et al (dir), Paris Gaussen. 

DUCOURNAU Claire, 2017, La fabrique des classiques africains. Écrivains 

d’Afrique subsaharienne francophone, Paris, CNRS Editions. 

GARNIER Xavier, 2008, « Les littératures en langues africaines ou l’inconscient 

des théories postcoloniales », Neohelicon XXXV.   

https://salondulivre.ch/prixkourouma/


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
223 

GARNIER Xavier, 2015, « Pour une géocritique des littératures en langues 

africanes », Études littéraires, Volume 46, numéro1. 

KOUROUMA Ahmadou, 1970, Les soleils des indépendances, Paris, Seuil. 

MAHDEB Aissa & MAIZI Sofiane, 2023, « Le roman africain francophone : vers 

une Glocalisation littéraire », ALTRALANG Journal, Volume 5 Issue 3 / December.  

MOURA Jean-Marc, 2013, Littérature francophone et théorie postcoloniale, Paris, 

PUF. 

MUOTOOC hukwunonso Hyacinth, 2019, « De la négritude à la migritude: La 

littérature Africaine. Francophone en plein essor », Preorcjah Vol. 4(2). 

NDONG Louis et BABOU Cheikh Anta, 2018, « Le ventre de l’Atlantique de Fatou 

Diome (Der Bauch des Ozeans) : Étude de la traduction allemande du texte et de 

l’intertexte wolof et sérère », Langues et littératures. Hors-série, Spéciale langues 

nationale, n°2. 

N’GORAN David, 2014, « Le savoir africain et ses formes : Yambo Ouologuem 

“Nomothete”» Baobab, revue Baobab 

http://www.revuebaobab.org/content/view/16/33/   

SMOUTS Marie-Claude, 2011, La situation postcoloniale, Paris, SciencesPo Les 

presse.   

SOW Ndiémé & BA Ousmane, 2021, « Dynamiques linguistiques chez Ahmadou 

Kourouma : d’une langue française à une langue francophone », Edition-efua. 

TOSSOU Albert, « Le duel de la norme dans Les Soleils des Indépendances 

d’Ahmadou Kourouma », 2024, Les chantiers de la création.  

 

http://www.revuebaobab.org/content/view/16/33/

