https://akounda.net/
LE ROMAN DE LA MIGRITUDE AU C(EUR D'UNE

SEMIOSPHERE DES LANGUES AFRICAINES : STRATAGEMES
DE PROMOTION EN CONTEXTE POSTCOLONIAL

Monkoha Pacome Kevin DJE,
Département de Lettres Modernes
Université Félix Houphouét-Boigny, Abidjan, Cote d’Ivoire
djemonkoha@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-7157-3372

Résumé

Cette étude s’'intéresse aux rapports entre le roman de la migritude et les langues locales
africaines. Elle porte sur la fagon dont les romans d’auteurs africains subsahariens
publiant et vivant en France, depuis les années 1980-1990, tels que la franco-sénégalaise
Fatou Diome et le franco-ivoirien Koffi Kwahulé, parviennent a avoir de la reconnaissance
en intégrant les langues locales africaine dans leur écriture. Apres 'analyse du texte et
du champ littéraire (africain), I'on a pu constater qu’a défaut d’écrire en francais ou de le
faire entiérement dans leur langue maternelle respective, chaque écrivain inscrit son texte
dans les dynamiques postcoloniales qui favorisent la glocalisation, le cosmopolitisme, et
I'hybridité linguistique. En brisant, ainsi, les frontiéres entre la sémiosphére africaine et
occidentale, ces écrivains arrivent a résister a la domination culturelle occidentale et a
inscrire I'identité africaine dans leur I'univers diégétique.

Mots clés : Roman africain, migritude, langues locales africaines, promotion, postcolonial.

Abstract

This study examines the relationship between the novel of migritude and local African
languages. It examines how novels by sub-Saharan African authors publishing and living
in France since the 1980s and 1990s, such as the Franco-Senegalese Fatou Diome and the
Franco-Ivorian Koffi Kwahulé, have achieved recognition by incorporating local African
languages into their writing. After analysing the text and the (African) literary field, it
was found that, rather than writing in French or entirely in their respective mother
tongues, each writer inscribes their text in postcolonial dynamics that promote
glocalisation, cosmopolitanism and linguistic hybridity. By breaking down the boundaries
between the African and Western semiospheres, these writers are able to resist Western
cultural domination and inscribe African identity in their diegetic universe.

Keywords: African novel, migritude, local African languages, promotion, postcolonial.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

211


mailto:djemonkoha@gmail.com
https://orcid.org/0009-0004-7157-3372

https://akounda.net/
Introduction

Le roman Les Soleils des indépendances (1970) d’Ahmadou Kourouma
aurait-il une reconnaissance littéraire et une notoriété internationale s’il n’avait
pas intégré et valorisé la langue malinké ? Une telle interrogation invite a réfléchir
sur I'implication des langues africaines dans la valorisation et la promotion du
roman africain, mais également sur la maniere dont le roman africain contribue a
faire la promotion des langues locales. Depuis Kourouma, en effet, I'insertion des
langues locales africaines dans le roman s’est accentuée, si bien que construire son
récit a partir de ces langues apparait, selon les mots de D. N’goran, (2014, p.3)
comme «la norme en vigueur » dans le champ littéraire africain francophone.
Tandis que Senghor et la majeure partie des poetes de la négritude, saluaient les
langues locales africaines mais ne prenaient pas la peine de les transcrire, X.
Garnier (2015, p.2), Kourouma, en 1968, intégre le malinké dans son premier
roman, créant ainsi une rupture stylistique et diffusant un savoir proprement
africain.

Par cette initiative subversive, ’écrivain ivoirien a pu, non seulement, faire
la promouvoir de sa langue maternelle, mais aussi initié une norme que l'on
retrouve encore, aujourd’hui, dans le roman de la migritude, roman de Kourouma
Le ventre de I'Atlantique (2003) de Fatou Diome et Babyface (2006) de Koffi
Kwahulé, sont également marqués par une oralité impliquant les langues locales
africaines. Ces langues indigenes africaines, autrefois proscrites du texte
littéraire, occupent désormais une place de choix dans les ceuvres des écrivains de
la migritude, ces nomades évoluant entre plusieurs pays, plusieurs langues et
plusieurs cultures, J. Chevrier (2004, p.96). Ces ceuvres littéraires, quoiqu’elles
soient produites hors d’Afrique et destinées principalement a un public européen,
associent dans leur univers langue francaise et les langues locales africaines. Deés
lors, a travers quels/quelles stratégies/modes d’énonciation les langues locales
operent-elles dans I'univers diégétique des romans de la migritude ? Autrement
dit, comment ces romans produits en contexte postcolonial, en faisant la promotion
de ces langues parviennent-ils a avoir reconnaissance et légitimation, dans le
champ littéraire africain ?

La présente étude, en s’appuyant sur la sociologie du champ littéraire — une
méthode critique alliant a la fois analyse textuelle et étude sociologique — vise a
analyser la facon dont les langues africaines s’insérent dans le roman de la
migritude. 11 va s’agir d’explorer dans Le ventre de I’Atlantique de F. Diome et
Babyface de K. Kwahulé, les divers stratagemes de promotion des langues locales
africaines par le roman. Par leur pratique linguistique, ces écrivains africains
pronant l'’hybridité et le dialogue des cultures/langues propres au contexte
postcolonial.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

212



£ s RENUE
=8-S .

https://akounda.net/
1. Mutation des normes scripturales du roman africain

Dans les années 1950, plusieurs écrivains africains ont tenté de contourner les
« normes en vigueur » (D. N’goran, 2014, p.8), dans le champ littéraire francophone
(et anglophone), depuis I'époque coloniale, et ce, en intégrant les langues locales
africaine dans leurs créations littéraires. A cette date, selon Xavier Garnier (2008,
p.87), « seuls trois romans étaient parus en francais, et en anglais, par exemple,
aucun roman nigérian n’était paru». Les productions en langues africaines
supplantaient les productions en langues européennes, dans les pays tels que le
Nigéria, I'Afrique du Sud... Dans I'espace anglophone, le nigérian D. O publie en
Igbo Olodumare (1950), une ceuvre écrite en yorouba ; le tanzanien Shaaban
Robert publie Adili na nduguze (1951) écrit en Swahili. En Afrique francophone,
des écrivains tels quHampate Ba dans son roman Qui, mon commandant !
(1954) et David Ananou dans Le fils du fétiche (1955) combinent la langue
francaise et de leur langue maternelle respective.

En dépit de ces nombreuses initiatives, 'exemple de Kourouma, avec Les Soleils
des indépendances, de 1968, demeure le plus remarquable, car 'ccuvre a réussi a
occuper une position dominante en instaurant une nouvelle norme d’écriture qui
reconfigure 'esthétique du roman, dans le champ littéraire africain francophone.
Dés I'incipit de son premier roman, Kourouma énonce déja le style de langue qui
le constituera, une traduction littérale du malinké en francaise : « Il y avait une
semaine qu’avait fini dans la capitale Koné Ibrahim, de race malinké, ou disons-le
en malinké : il n’avait pas soutenu un petit rhume... », A. Kourouma, (1970, p.9).
A Tinstar de cet incipit, on percoit dans le texte « Oui, le marché a été favorable.
Et toi ? Dis-moi ! Resteras-tu tout le long de ce grand soleil dispersé comme ¢a sur
la chaise ? », A. Kourouma, (1970, p.55). Figurent également dans ce roman des
africanismes tels que « gnamokonodé », A. Kourouma, (1970, p.13) ; « bissimilai »,
A. Kourouma, (1970, p.74) ; « toubab », A. Kourouma, (1970, p.108) ; « Djoliba » et
« kala» A. Kourouma, (1970, p.125).

En clair, dans son roman, Kouroma « malinkinise » la langue francaise, au plus
grand bonheur du lectorat francophone, qui découvre ainsi la grande souplesse et
les capacités d’adaptation d’'une langue que l'on craignait rigidifiée par des siecles
de classicisme, X. Garnier, (2008, p.87). A travers le roman de la migritude les
écrivains de ’époque postcoloniale arrivent-ils a résister a la domination culturelle
occidentale et a inscrire 'identité africaine dans leur 'univers diégétique.

Ainsi, Kourouma, « montre que la langue francaise peut cohabiter avec les
langues locales dans un méme registre d’expression culturelle » (N. Sow & O. Ba,
2021, p.178). En laissant son écriture sous I'influence de la culture et de la langue
malinké, Kourouma promeut une langue locale africaine qui, en plus de définir son
1identité, a contribué a sa reconnaissance dans le champ littéraire africain. En
insérant sa langue maternelle dans son premier roman, Kourama devient surtout
un « classique africain », C. Ducournau (2017, p.10), promu et étudié dans les

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

213



https://akounda.net/
écoles et universités. Ainsi, reconnu comme 'un des écrivains les plus important

du continent africain, il incarne la figure du « Nomothéte », D. N’goran (2014, p.10)
cest-a-dire, I'initiateur d’'une nouvelle norme littéraire, qui désormais s'impose
comme dominante, dans le champ littéraire africain francophone.

Selon l'approche bourdieusienne de la littérature, le champ littéraire, est, en
effet,

L’espace des rapports de force entre des agents ou des institutions ayant en
commun de posséder le capital nécessaire pour occuper des positions
dominantes dans les différents champs (économique ou culturel notamment).
11 est le lieu de luttes entre détenteurs de pouvoirs (ou d’espéces de capital)
différents qui, comme les luttes symboliques entre artistes et les « bourgeois »
du XIX e siecle, ont pour enjeu la transformation ou la conservation de la valeur
relative des différentes espéces de capital qui détermine elle-méme, a chaque
moment, les forces susceptibles d’étre engagée dans ces luttes

(P. Bourdieu 1992, p.353).

Le champ littéraire africain constitue aussi un espace de luttes symboliques
opposant les écrivains africains aux anciens colonisateurs, qui ont longtemps
imposé leur langue et leurs canons littéraires. D’ailleurs, Les soleils des
indépendances (1968/1970), en refusant de se soumettre aux codes linguistiques et
aux modeles esthétiques hérités de la tradition occidentale, fera, 'objet de rejet, de
la part des maisons d’édition frangaise, P. Corcoran, D. Delas et J-F Ekoungoun
(2017, p.139). En fait, comme A. Tossou, nous le rappelle :

Le manuscrit de Kourouma sera confronté a ce circuit hiérarchisé du champ
lorsqu’apres avoir terminé la rédaction du volume, il décide de se lancer dans
la recherche d’'un éditeur prét a concrétiser son projet d’écriture. Il est vite
confronté a la norme éditoriale du « culte de la langue » francaise qui est en
vigueur dans le champ de I’édition littéraire parisienne qui est la cause du rejet
du manuscrit par les maisons d’éditions du Seuil. Finalement, le manuscrit est
accepté au Québec par le truchement d’'un appel fortuit auquel Kourouma
accepte de répondre favorablement en soumettant son manuscrit sans grande
attente au vu des nombreux refus qu’il a déja essuyés de la part des éditeurs.
(A. Tossou, 2024, p.3)

L’acceptation du manuscrit de Kourouma, la publication de I'ceuvre et sa
reconnaissance par les pairs finiront par faire de l'inscription des langues
africaines dans le genre romanesque une position dominante, dans le champ
littéraire africain francophone. Par cette résistance linguistique, I’écrivain ivoirien
initie une nouvelle norme scripturale du roman africain francophone, mais aussi
fait insidieusement la promotion de cette langue africaine. Et cette « nouvelle »
poétique instaurée par Kourouma, on la retrouve, encore aujourd’hui, dans les
créations romanesques de F. Diome et K. Kwahulé, des écrivains de la migritude
qui, tout en résistant a la domination culturelle occidentale, valorisent et
promeuvent leur langue maternelle respective, par divers stratagemes.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

214



£ s RENUE
=8-S .

https://akounda.net/
2. Stratagemes de promotion des langues locales africaines

F. Diome et K. Kwahulé, bien qu’éloignés de leurs pays dorigine, font la
promotion de leurs langues maternelles et de leurs cultures aupres du public
francais, en les insérant dans leurs ceuvres. Avant d’analyser les stratégies
élaborées par ces romanciers pour valoriser les langues locales africaines dans
leurs ceuvres, cette étude identifiera d’abord les caractéristiques propres a ces
textes qui permettent de les classer parmi les romans de la migritude, et a montrer
en quoi ils se distinguent des autres romans postcoloniaux.

2.1. Le ventre de I’Atlantique et Babyface : deux romans de la migritude

La migritude est un néologisme qui, selon A. Coulibaly, (2015, p.32), s’est formé
sur le principe de la négritude. Il a fait son apparition sous la plume de J. Chevrier
(2004, pp.96-100), pour qui, « les écrivains de la migritude tendent aujourd’hui a
devenir des nomades évoluant entre plusieurs pays, plusieurs langues et plusieurs
cultures et c’est sans complexe qu’ils s'installent dans ’hybride naguére vilipendé
par l'auteur de ’'aventure ambigiie... ».

Il s’agit donc des écrivains de la migration africaine en France ou en Amérique,
des auteurs africains subsahariens ayant quitté leurs pays d’origine pour
s'installer dans les capitale Européenne ou aux Etats-Unis, particulierement a
Paris. Parler de migritude revient aussi et surtout a mettre ’accent sur 'ensemble
de récits dominés par les thématiques de I'immigration, l'exil, I'identité, le
déracinement et la complexité des relations entre '’Afrique et 1’Occident, C. H.
Muotoo (2019, p.112). Si les écrivains de la négritude, dans leurs ceuvres,
revalorisaient les cultures et civilisations noires africaines, dans une langue
francaise tres soutenues, les écrivains de la migritude, quant a eux, abordent des
sujets beaucoup plus internationaux que nationaux, dans un « pidgin » alliant a la
fois le francais (populaire) et les langues locales africaines.

Le ventre de I'Atlantique et Babyface sont représentatifs des romans de la
migritude, car I'histoire de chacun de ces textes se déroule en « Afrique(s)-sur-
Seine » entre I’Afrique et la France, sinon entre africains et francais. Tant6t entre
le Sénégal et la France (pour Le ventre de I’Atlantique) tantot entre la Cote d’Tvoire
et la France (Babyface). Méme si dans 'ensemble, les écrivains de la migritude
favorisent le non-retour a sa terre natale, leurs ceuvres sont de véritables vecteurs
de promotion des langues locales africaines.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

215



£ s RENUE
=8-S .

https://akounda.net/
2.2. L’intégration des mots africains dans le roman

Dans leur article « Le ventre de I’Atlantique de Fatou Diome (Der Bauch des
Ozeans) : Etude de la traduction allemande du texte et de lintertexte wolof et
sérére », L. NDong et C. A. Babou (2018, p.314) se sont appesantis sur les
différentes manifestations de l'oralité dans le roman, a travers notamment
I'utilisation de proverbes, de chants, d’insertion ou de transposition de fragments
textuels wolofs et/ou sérére dans le roman de F. Diome. A partir de cette étude
prenant plus en compte le roman dans sa traduction allemande que dans sa version
originale, nous allons également analyser les diverses manifestations des langues
maternelles de chaque écrivain dans son roman, et cela, pour déceler les
mécanismes par lesquels ces romans arrivent a faire découvrir/faire connaitre les
langues locales africaines aux lecteurs.

La transposition ou I'insertion de fragments des langues locales africaine
dans le roman est 'un des mécanismes de promotion sur lequel nous allons baser
notre analyse. Dans Le ventre de I’Atlantique de F. Diome, plusieurs fragments du
wolof et du sérere sont repérables. En effet, dans ce texte, hormis la langue
frangaise, on trouve des « emprunts d’autres langues comme le wolof, la lingua
franca au Sénégal, le sérere, la langue maternelle de 'auteure, présentée ici comme
la langue parlée par un grand nombre de personnage du récit, et 'arabe qui tient
son impact de la dimension de 'islam au Sénégal. », L. NDong et C. A. Babou (2018,
p.315-316).

D’abord, nous avons dans le texte, le fragment du sérére, notamment
« Talalé », (F. Diome 2003, p.27) renvoyant & un plat trés prisé par les séréres ;
I'intégration du wolof dans la langue francaise, avec des mots comme « béthio »,
dont 'explication, dans le texte est faite par une mise en apposition, se présentant
comme suit : « Le lendemain matin, pour laver son béthio, son petit pagne nocturne
a broderie coquine, (...) » (F. Diome 2003, p.42). Si action du récit se déroule en
milieu sérere et met en exergue 'ancrage culturel et socioethnique de I'univers des
personnages qui s’y meuvent, L. NDong et C. A. Babou (2018, p.317), le narratif
est traversé par les termes wolofs dont l'explication se trouve entre des
parenthéses : «thiaya» (« pantalon bouffant») et «sabador» (« boubou») (F.
Diome 2003, p.103) ; « takke » (« fiancailles religieuses ») (F. Diome 2003, p.128) ;
« gnarelle »( deux épouses) (F. Diome 2003, p.144). Les mots wolofs, trés connus
sur le plan international, sont aussi mis en avant dans Le ventre de I’Atlantique,
et cela, entre guillemets : « thiépoudjéne » ou « Bissap » (F. Diome 2003, p.2043). A
ces mots s’ajoutent aussi des termes arabes devenu wolofs pour leur ancrage dans
la religion musulmane comme : « Allah Akbar» (F. Diome 2003, p.30, 57, 108,
134) ; Alhamdoulillah ; inch’Allah (F. Diome 2003, p.108 ; 116) et Bihismilahi (F.
Diome 2003, p.150).

Babyface est aussi composé des mots des langues locales africaines, des
termes akan (Baoulé/Agni). D’abord, au niveau des personnages, on trouve des

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

216



=8-S .
https://akounda.net/

(pré)noms Agni/baoulé, langue du groupe Akan qui, & peu preés, se comprennent.
« Mo’Akissi» (K. Kwahulé, 2006, p.9, 17, 33, etc.) personnage et lune des
narratrices du roman, dont le prénom peut étre traduit littéralement par « la
grande Akissi ». On a également « Mozatimélédé N’Dri », personnage principale du
roman ; « Djé kouadjo» (p.17) ; « Pamela Agbodjamayofé » (p.41) que l'on peut
traduire par « Pamela Agbodjama est douce ». Hormis les (pré)noms Agni ou
Baoulé, ceux des malinkés sont repérables dans le texte : « Adama Katatjé » (p.11) ;
Karidja (K. Kwahulé, 2006, p.42). On a aussi le mot vulgaire, si popularisé qu’il
semble appartenir a toutes les ethnies de Cote d’Ivoire. Le terme Agni ou baoulé
« toutou » exprimé comme suit dans le texte : « il y a une que je soupgonne. Vulgaire
les yeux tout le temps maquillés on dirait toutou » (K. Kwahulé, 2006, p.10). Ce
mot, qui semble provenir du Ghana, renvoie plus généralement «au fille de joie ».
Enfin, le terme « Mami wata » (renvoyant d’'une légende notoire de la siréne des
eaux) (K. Kwahulé, 2006, p.12, 14, 15, 16...).

Ce que l'on remarque dans l'utilisation de ces noms et expressions dans le
textes, c’est qu’il n’y a aucune tentative d’explication ou de traduction en francais.
Tout se passe comme si les lecteurs, quelles que soient leurs origines,
comprendraient ces mots des langues vernaculaires africaines greffés au francais.

2.3. Promotion par l'oralité

Le ventre de I’Atlantique fait découvrir a ses lecteurs des proverbes, des
adages et des chants émanant de la langue sérere ou du wolof. Dans le roman, on
percoit des proverbes tels que : « On ne piétine pas deux fois les couilles d'un
aveugle, dit-on, une fois suffit pour qu’il souléve sa marchandise dés que des bruits
de pas lui parviennent. » (F. Diome, 2003 p.16). La version d’origine de ce proverbe
est, selon la traduction de L. NDong et C. A. Babou (2018, p.324), « Raad no puul,
diafleng o ta dakeel ». De méme, nous avons dans le texte, le proverbe le lecteur
peut voir un adage (sérére) signifiant 'appartenance des personnages a I'univers
socioculturel sérere « Déraciné, Ndétare avait su, dés son arrivée, mettre a profit
ladage sérere selon lequel l'ouir et la vue seraient les meilleures hotesses
d’accueil. » (F. Diome, 2003, p.76). L’écrivaine d’origine sénégalaise fait connaitre
davantage sa langue maternelle et la culture qu’elle sous-tend par le proverbe
sérére, selon lequel « Dieu met la nourriture dans chaque bouche qu’il fend » (F.
Diome, 2003, p.126). Ce proverbe, les séréres 'ont en commun avec les wolofs. En
langue Sérere, ce proverbe se traduit par « Roog o donolu ta xuyna, xana yip teen
tig » et en wolof « Gémén gu Yalla xar, def ci feppu dugub », L. NDong et C. A.
Babou, (2018, p.325). Si les proverbes (et I'adage) sont écrits en francais, le chant
sérere figurant dans le texte, est quant a lui, transposé et traduit par la suite. Il
s’agit d’'un chant dédié aux séances de lutte traditionnel :

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

217



£ s RENUE

https://akounda.net/
Lambe niila. (Trois fois)

Domou mbeur djéngoul, beuré, dane.

Do séne morome.

Ce qui signifie :

La lutte c’est ainsi. (Trois fois)

Toi, fils de lutteur, attache ta ceinture, lutte et terrasse
Tu n’es pas leur égal. (F. Diome, 2003, p.194).

Si les termes du wolof sont davantage rendu public le roman que les mots
du serere, les proverbes, 'adage et le chant appartiennent, quant a eux, a la langue
sérere et font de 'auteure la véritable promotrice de sa langue maternelle, comme
c’est le cas de K. Kwahulé.

K. Kwahulé, écrivain ivoirien, quoique vivant en France depuis des années,
ne manque pas de faire de son texte le réceptacle des traits de I'oralité propre a sa
la langue maternelle ou au francais populaire ivoirien. Ainsi, Babyface fait
(re)découvrir la légende de Mami wata a ses lecteurs. Parlant de lorigine du
pouvoir du président d’Eburnéa, on percoit la légende de mami wata, dans le
Fragment du Journal imaginé de Jérome-Alexandre Dutaillis de la Péronniere :
« Quelle guerre froide ? Quels services secrets ? Non, non et non, tout cela est
arrivé grace a Mami Wata. Cest elle qui donne le pouvoir, et Président est son
amant. » (K. Kwahulé, 2006, p.12). Cette légende se poursuit en ces termes « le
peuple raconte encore : Mami Wata a, a chaque instant de sa vie, sept amants
dispersés dans le monde, sans distinction de couleur. » (K. Kwahulé, 2006, p.16).
L’ensemble du premier chapitre du roman est structuré autour de cette légende
qui, de toute évidence, est issus de la tradition orale Akan, peuple dont est
originaire 'auteur.

Les traits de l'oralité, dans ce roman, sont aussi perceptibles a travers
I'utilisation du francais populaire ivoirien. Dans Babyface, lorsque Mozati parle
des nombreux voyages du député et époux de son amie Pamela, nous avons, par
exemple voir un proverbe trés populaire en contexte ivoirien : « On va encore dire
que Mozati est un panier percé. Mais, moi quand je vois quelque chose qui ne va
pas, il faut que je le dise. Et je dis que les missions de son mari, c’est trop. Ah !
quelles missions qui ne finit jamais ? Un deux trois, voyage, un deux trois...ou une
femme se cache derriére ces missions ou je ne m’appelle pas Mozati. [...], mais moi,
je dis que la vérité, ¢a rougie les yeux mais ¢a ne les casse pas, et qu’on doit asseoir
Pamela et lui dire la vérité, zyeux dans zyeux. » (K. Kwahulé, 2006, p.38). Enfin,
le terme gaou (du nouchi) désormais francisé, est visible dans le texte. En d’autres
mots, la valeur esthétique de Babyface est soutenue, selon D. Coulibaly (2022,
p.66), par la prégnance du « pérégrinisme »; un phénomeéne linguistique qui
consiste a transposer des idiomes ou des tournures provenant dune langue
quelconque dans une autre langue sans les assimiler. L'incorporation du nouchi
(francais populaire ivoirien) et d’autres langues (I'agni et/ou le Baoulé) dans la
langue d’emprunt (la langue francaise) créent une hétérogénéité que le lecteur

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

218



=8-S .
https://akounda.net/

décele en harmonisant les différents codes linguistiques en jeu, D. Coulibaly,
(2022, p.67). En clair, I'auteur ne traduit pas les mots et expressions africains qu’il
transpose dans son roman, mais en rend le sens plus compréhensible par le
contexte dans lequel il les integre.

Pour tout dire, les deux romans étudiés sont des romans de la migritude.
Leur contenu est fortement marqué par les langues locales africaines. Mais, quand
F. Diome dans le roman Le ventre de I’Atlantique prend la peine de traduire les
mots et proverbes des langues locales africaines, K. Kwahulé, dans le roman
Babyface, semble considérer ces langues africaines comme relevant de la langue
francaise, tant, il ne fait aucun effort de traduction. Plus concrétement, ces deux
romans, par leur hybridation linguistique, pourraient s’inscrire dans une
dynamique chere au contexte postcolonial.

3. Vers une hybridité linguistique dans le contexte postcolonial

Tandis que post-colonial désigne le fait d’étre postérieur a la période
coloniale, le terme « postcolonial » renvoie a des pratiques de lectures et d’écriture
intéressées par les phénomeénes de domination, et plus particulierement par les
stratégies de mise en évidence, d’analyse et d’esquive du fonctionnement binaire
des idéologies impérialistes, J-M Moura (2013, p.10).Ainsi, une écriture inscrite
dans une dynamique postcoloniale est celle qui favorise I’hybridité culturelle et
linguistique, par opposition a la binarité imposée par la colonisation, d'un c6té la
langue francaise, en tant que langue de culture, et de l'autre les langues
vernaculaires, langues de l'oralité. En outre, le mot « postcolonial » traduit la
situation d’enchevétrement des temps et des territoires, car le « post » ne désigne
pas une notion de séquence avec un « avant » et un « apres » mais englobe toutes
les phases de la colonisation allant du temps des empires, passant par la période
des indépendances et s’étendant au temps d’aujourd’hui, M-C Smouts (2011, p.32)-

Davantage encore, ce terme exprime un « au-dela » qui signifie a la fois une
résistance, une visée et une espérance, notamment une résistance aux
représentations étouffantes de '’Autre comme allié, mais inférieur ; une visée de
repenser les expériences historiques fondées sur la domination pour la reformuler
en une histoire partagée; enfin une espérance basée sur une reconnaissance
réciproque qui redonne a chacun son histoire, sa culture et sa dignité, M-C Smouts
(2011, pp.32-33).

Ainsi, au niveau linguistique, un roman inscrit dans une dynamique
postcoloniale, est un roman qui, au lieu de considérer les langues locales africaines
comme des langues marginales devant étre exclues de son contenu, en font des
alliés, et cela, pour mieux traduire des thématiques (l'immigration, les guerres, par
exemples) et une histoire partagées — celle de la colonisation — par Africains et
Occidentaux. Le ventre de I'Atlantique et Babyface, ces deux romans de la
migritiude, en faisant la promotion des langues locales africaines s’inscrivent dans
une dynamique postcoloniale. En effet, plutét que de faire un « culte de la langue

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

219



=8-S .
https://akounda.net/

francaise » comme leurs prédécesseurs (Senghor, Damas, Césaire), F. Diome et K.
Kwahulé font enchevétrer les langues locales africaines et la langue francaise. De
cette facon, la norme — en tant qu’ensemble de regles admises et imposées, P.
Bourdieu (1992, p.366), par les écrivains de la négritude, dans le champ littéraire
africain, est désormais remise en question par les écrivains de la migritude. En
inscrivant l'identité africaine dans leur univers diégétique, ces romanciers
parviennent a résister a la domination culturelle occidentale et a s'imposer comme
écrivains légitimes, dans le champ littéraire africain francophone.

4. Reconnaissance et promotion du roman africain

Si D. N’Goran attribue la figure de « Nomothéte » a I’écrivain malien Y.
Ouologuem, auteur de Le devorir de violence, publié chez Seuil en 1968 — c’est-a-
dire celui qui par un « nomos spécifique » (re)définit les normes d’'un savoir
africain, voire africaniste dans son aspect littéraire, D. N'goran (2014, p.23) —, A.
Kourouma quant a lui, demeure le « Nomothéte » qui a promu une langue africaine
(le malinké) dés son premier roman. Il est surtout linitiateur d'une poétique
postcoloniale a laquelle adhere, d'une certaine maniere, F. Diome et K. Kwahulé.

Au demeurant, I'intégration des langues locales africaine dans chacun de
leurs romans n’a pas été un frein a la circulation et a la reconnaissance de ces
textes. Bien au contraire, ces ceuvres littéraires, en adhérant a cette poétique
tendent vers la glocalisation. Ce terme né a la fin des années 80 au Japon et utilisé
rapidement dans le cadre du marketing. (...). En littérature, il s’agit en quelques
sortes d'une démarche qui consiste a décrire et envisager la circulation de la
littérature en production et en réception qui doit apprendre a s'adapter aux
nouvelles exigences mondiales en tenant compte des spécificités locales., A.
Mahdeb & S. Maizi, (2023, p.78) qui a favorisé leur circulation et leur
reconnaissance sur l’échiquier international. En effet, ces ceuvres littéraires
s'adaptent a un public différencié et pluriel en prenant en considération des
particularités linguistiques, sociales, culturelles et historiques des lecteurs
auxquels ils s’adressent en sappuyant sur des références (linguistiques) qu’ils
connaissent déja, A. Mahdeb et S. Maizi, (2023, p.79). Par ce procédé de résistance
culturelle, tout comme Les soleils des indépendances, Le ventre de I’Atlantique et
Babyface ont bénéficié chacun d'un « capital symbolique » qui a participé a la
promotion du roman de la migritude.

Ces deux romans dAfrique subsaharienne ont chacun re¢u une
reconnaissance littéraire, a travers 'attribution de prix littéraires. En 2003, Le
ventre de I’Atlantique a recu le Prix des Hémispheéres Chantal Lapicque, destiné a
« soutenir et promouvoir le rayonnement et 'usage de la langue francaise a travers
le monde », disponible sur https://archive.wikiwix.com/cache/, consulté le 10/03

2025, puis, en 2005, le LiBeraturpriers de Francfort, et enfin, le Prix inter-lycéen
de Loire-Atlantique. Quant au seconde, Babyface, il a regu le prix Ahmadou

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

220


https://archive.wikiwix.com/cache/

https://akounda.net/
Kourouma décerné au Salon du livre de Geneéve a « un auteur d’expression

francaise, africain ou dorigine africaine de I’Afrique subsaharienne, pour un
ouvrage de fiction — roman, récit ou nouvelles — dont 'esprit d'indépendance, de
lucidité et de clairvoyance s’inscrit dans ’héritage littéraire et humaniste légué
par le romancier ivoirien [Ahmadou Kouroumal. », P. Albouy (2017, p.3). Ces deux
ceuvres ont été, ainsi, récompensées pour leur valeur littéraire, mais surtout pour
leur langue d’écriture, une langue francgaise parsemée de mots et de proverbes
africains (Le ventre de I’Atlantique), une langue portant les traces d’'un esprit
d’indépendance cher & Kourouma (Babyface). Les Prix littéraires en tant que de
puissants leviers de communication offrant une forte visibilité médiatique aux
lauréats S. Ducas, (2012, p.331), contribuent aussi a la promotion du roman, et par
ricochet, a celle des langues africaines que le roman africain integre et valorise.

Conclusion

Il ressort de la présente étude que les romans de la migritude, en
Poccurrence ceux de Fatou Diome et de Koffi Kwahulé, en faisant la promotion des
langues locales africaines, parviennent eux-mémes a étre promus et a avoir de la
reconnaissance dans le champ littéraire africain. Ainsi, en contournant la
domination linguistique héritées de la colonisation, ces écrivains mettent en ceuvre
diverses stratagémes pour promouvoir les langues locales dans leurs romans. Dans
Le ventre de I'Atlantique et Babyface les stratégies de valorisation des langues
locales consistent a intégrer des mots et expressions africains (traduits ou non)
ainsi que des proverbes et légendes appartenant a la culture de chaque auteur.
Avec une telle hybridation linguistique chere aux contexte postcolonial, ces romans
de la migritude ont acquis une reconnaissance (prix littéraires) et une notoriété
tant en Afrique francophone qu’a I'internationale. En brisant, ainsi, les frontieres
entre la sémiosphere africaine et occidentale, ces écrivains arrivent a résister a la
domination culturelle occidentale et a inscrire l'identité africaine dans leur
I'univers diégétique. Cette résistance linguistique se pose aujourd’hui comme une
stratégie pouvant contribuer a la légitimation et a la reconnaissance du roman
africain francophone.

En somme, puisque, « le local et I'international ne sont pas contradictoires
», X. Garnier, (2008, p.88), I'intégration des langues locales africaines — longtemps
reléguées a la périphérie du roman africain — apparait désormais comme un
élément significatif pouvant contribuer a leur promotion et a leur reconnaissance
dans le champ littéraire africaine francophone. Loin de devoir étre écartées, elles
devraient faire I'objet d’'une politique de promotion et de reconnaissance.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

221



£ s RENUE

https://akounda.net/
Références Bibliographiques

Corpus

DIOME Fatou,2003, Le ventre de I’Atlantique, Paris, Flammarion.
KWAHULE Koffi, 2006, Babyface, Paris, Gallimard.

Autres références bibliographiques

AKROBOU Ezechiel Agba, 2006, « La traduction de la culture et de l'oralité a
travers I’écriture romanesque de Kourouma », Francofonia 15.
ALBOUY Pierre, 2017, « Le prix Kourouma », Littérature africaine, disponible sur

: https://salondulivre.ch/prixkourouma/, consulté le 10/03/ 2025.

BOURDIEU Pierre, 1992, Les regles de l'art. Genése et structure du champ
Iittéraire, Paris Seuil.

CASANOVA Pascale, 1999, La Republique mondiale des Lettres, Paris, Seuil.
CHEVRIER Jacques, 2004, « Afrique(s)-sur-Seine : autour de la notion de
migritude », dans Notre Librairie, nos 155-156.

COULIBALY Adama, 2015, « Littérature migrante subsaharienne : I’ethnoscopie
littéraire comme expression de l'orailité des écrivains de la migritude », Etude
Littéraires, 46 (1).

COULIBALY Daouda, 2022, « Analyse discursive de I'interlangue dans Babyface
de Koffi Kwahulé », hybrida, No. 5, Identité/s.

CORCORAN Patrick, DELAS Daniel, EKOUNGOUN Jean-Francis, dir., 2017, Les
soleils des indépendances d’Ahmadou Kourouma - une longue genése, Paris, cnrs
éditions, coll. Planete libre essais.

DUCAS Sylvie, 2012, « Prix littéraires et aléas de l'aura auctoriale : I’écrivain
plébiscité ou « publi-cité », in : Littérature et publicité. De Balzac a Beigbeder,
Laurence Guellec, Francoise Hache-Bisette et al (dir), Paris Gaussen.
DUCOURNAU Claire, 2017, La fabrique des classiques africains. Ecrivains
d’Afrique subsaharienne francophone, Paris, CNRS Editions.

GARNIER Xavier, 2008, « Les littératures en langues africaines ou I'inconscient

des théories postcoloniales », Neohelicon XXXV.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

222


https://salondulivre.ch/prixkourouma/

£ s RENUE

https://akounda.net/
GARNIER Xavier, 2015, « Pour une géocritique des littératures en langues

africanes », Etudes littéraires, Volume 46, numérol.

KOUROUMA Ahmadou, 1970, Les soleils des indépendances, Paris, Seuil.
MAHDEB Aissa & MAIZI Sofiane, 2023, « Le roman africain francophone : vers
une Glocalisation littéraire », ALTRALANG dJournal, Volume 5 Issue 3/ December.
MOURA Jean-Marc, 2013, Littérature francophone et théorie postcoloniale, Paris,
PUF.

MUOTOOC hukwunonso Hyacinth, 2019, « De la négritude a la migritude: La
littérature Africaine. Francophone en plein essor », Preorcjah Vol. 4(2).

NDONG Louis et BABOU Cheikh Anta, 2018, « Le ventre de I’Atlantique de Fatou
Diome (Der Bauch des Ozeans) : Etude de la traduction allemande du texte et de
I'intertexte wolof et sérere », Langues et littératures. Hors-série, Spéciale langues
nationale, n°2.

N’GORAN David, 2014, « Le savoir africain et ses formes : Yambo Ouologuem
“Nomothete”» Baobab, revue Baobab
http://www.revuebaobab.org/content/view/16/33/

SMOUTS Marie-Claude, 2011, La situation postcoloniale, Paris, SciencesPo Les

presse.
SOW Ndiémé & BA Ousmane, 2021, « Dynamiques linguistiques chez Ahmadou
Kourouma : d’'une langue frangaise a une langue francophone », Edition-efua.

TOSSOU Albert, « Le duel de la norme dans Les Soleils des Indépendances

d’Ahmadou Kourouma », 2024, Les chantiers de la création.

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2éme Colloque International
Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025]

223


http://www.revuebaobab.org/content/view/16/33/

