
                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
88 

COLONIALISMO LINGÜÍSTICO Y CRISIS DEL FAŃ: UNA 

LENGUA AFRICANA EN UNA SEMIOSFERA DOMINADA 

 

Droh Joël Arnauld KEFFA  

Université Alassane Ouattara (Côte d’Ivoire) 

jojokeffa@gmail.com/joelkeffa@uao.edu.ci  

 

 

Pedro Bayeme BITUGA-NCHAMA  

Université Nationale de Guinée Équatoriale 

pedrobayeme@gmail.com 
 

 

Resumen 

En este artículo, hemos analizado, desde un enfoque etnolingüístico, el impacto que tiene 

el español en esta supuesta transición de lenguas coloniales a las lenguas nacionales, 

tomando como objeto de estudio la lengua fań de Guinea Ecuatorial. Por un lado, hemos 

puesto de manifiesto la historiografía del fań y las razones estatales que obstaculizan su 

la promoción en Guinea ecuatorial. Y por otro, resaltado las realidades de esta influencia 

del español sobre la identidad lingüística de los hablantes/nativos fań, y las de su 

decadencia con algunas soluciones paliativas. El método cualitativo (analítico/descriptivo) 

nos ha permitido entender esta situación político-lingüística del fań en Guinea Ecuatorial.  

Palabras clave: Colonización, Lengua fań, Decadencia, Guinea Ecuatorial, Semiosfera. 

 

Abstract 

In this article, we have analyzed, from an ethnolinguistic perspective, the impact that 

Spanish has on this supposed transition from colonial languages to national languages, 

taking as an object of study the Fań language of Equatorial Guinea. On one hand, we have 

highlighted Fań historiography and the state reasons that make difficult its promotion in 

Equatorial Guinea. And on the other, we have brought light to the realities of this 

influence of Spanish on the linguistic identity of Fań speakers/natives, and those of its 

decadence with some palliative solutions. The qualitative method (analytical/descriptive) 

has allowed us to understand this political-linguistic situation of Fań in Equatorial 

Guinea. 

Keywords: Colonization, Fań language, Decadence, Equatorial Guinea, Semiosphere. 

 

Résumé  

Dans cet article, nous avons analysé, à partir d'une approche ethnolinguistique, l'impact 

de l'espagnol sur cette prétendue transition des langues coloniales aux langues nationales, 

en prenant comme objet d'étude la langue Fań de Guinée Équatoriale. D’une part, nous 

avons mis en évidence l’historiographie du fań et les raisons étatiques qui entravent sa 

promotion en Guinée Équatoriale. Et d’autre part, mis en évidence les réalités de cette 

influence de l’espagnol sur l’identité linguistique des locuteurs/natifs Fań, et celles de son 

déclin avec quelques solutions palliatives. La méthode qualitative (analytique/descriptive) 

nous a permis de comprendre cette situation politico-linguistique du Fań en Guinée 

Équatoriale. 

Mots-clés: Colonisation, Langue Fań, Décadence, Guinée Équatoriale, Sémiosphère. 

 

 

 

 

mailto:jojokeffa@gmail.com
mailto:pedrobayeme@gmail.com


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
89 

Introducción  

Desde la Conferencia de Berlín, entre 1884 y 1885, que sentenció 

históricamente la suerte de África con su ocupación y posterior reparto geopolítico, 

genotipo-lingüístico, los países africanos se vieron obligados de albergar la 

colonización que fue seguida por la estratégica asimilación de los valores culturales 

occidentales. Esto los ha recluido desde entonces en unas muy difíciles vías de 

construcción de sus identidades nacionales. Este proyecto identitario está 

obstaculizado por la problemática de su heterogeneidad lingüística, y su política 

gubernamental a nivel lingüístico que se mide por la constante propaganda y el 

fomento de las lenguas coloniales en detrimento de las suyas. Evidentemente, tal 

observación no nos ha dejado sin sensibilidad crítica, ya que movidos por el interés 

de comprender la situación sociolingüística y política decadentes de las lenguas 

africanas en general, y en particular, la del fań 1 , cuya hegemonía lingüística 

permanece patente en Guinea Ecuatorial después de las lenguas importadas o 

cooficiales como el español, el francés o el portugués. 

El fań es la lengua autóctona más hablada en Guinea Ecuatorial. Este grupo 

étnico se encuentra igualmente en Camerún, Gabón y Congo. Con relación al 

número de hablantes, la mayoría viven en Guinea Ecuatorial. Dada la severa 

influencia del español, se observa un opacamiento del fań que aboca 

imperceptiblemente a su ocaso. De hecho, las nuevas generaciones de Guinea 

Ecuatorial, es decir, los nacidos a partir del año 2000, no saben hablar el fań en su 

mayoría, lo que genera una despersonalización de su identidad. Y aunque Guinea 

Ecuatorial, como único país hispanófono en el África subsahariana, aún no se 

matriculado en la lista de los países africanos que no presentan ningún idioma 

europeo como oficial:«Argelia, Egipto, Etiopia, Libia, Marruecos, Mauritania, 

Sahara Occidental, Somalia y Túnez» (D. D. S. Barbosa, 2011, p. 65), queda 

pendiente la resignificación de la problemática lingüística que enmaraña al fań 

frente al español del que sufre por su influencia. 

 Por lo que, tanto los productores de literatura hispanoguineana como el 

mismo pueblo guineoecuatoriano, están atados a esta constante búsqueda de 

identidad cultural que rediseñe su personalidad híbrida ante la entonces herida 

colonial hispánica. Ello constituye, sin duda, uno de los principales óbices de este 

estudio, dado el poco interés de los investigadores sobre la cuestión del fań en 

relación con el español en Guinea Ecuatorial. De ahí la originalidad de este trabajo, 

que, al mismo tiempo, refuerza nuestro argumento de que llama poca atención las 

lenguas autóctonas en Guinea Ecuatorial en comparación con la multitud de 

investigaciones sobre el español en el mismo. Ello da razón para fijar nuestra 

atención en estas siguientes preguntas: ¿Cuáles son las razones que obstaculizan 

la falta de promoción del fań por parte del Estado guineoecuatoriano?¿cómo se 

                                                           
1  Utilizaremos en todo este trabajo la formulación fań que alude al pueblo fang de Guinea 

Ecuatorial. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
90 

visibiliza esta influencia hispánica en los hablantes/nativos fań? ¿cómo funciona la 

lengua fań ante la dominación del español en la sociedad guineoecuatoriana? El 

objetivo del artículo es analizar desde un enfoque etnolingüístico el impacto que 

tiene el español en esta supuesta transición de lenguas coloniales a las lenguas 

nacionales, tomando como objeto de estudio la lengua fań de Guinea Ecuatorial. 

Por un lado, pondremos de manifiesto la historiografía sobre el uso del fań y las 

razones estatales en torno a su desinterés. Y por otro, no solo daremos a conocer 

las realidades de la influencia del español sobre la identidad lingüística de los 

hablantes/nativos fań, sino también las de su decadencia con algunas propuestas 

alternativas. El método cualitativo (analítico/descriptivo) nos permitirá describir y 

entender esta situación político-lingüística del fań en Guinea Ecuatorial cuya 

hipótesis de partida es el progresivo ahogamiento de esa lengua bajo el peso 

lingüístico español.   

1. “La identidad raíz”: el fań bajo el foco sociolingüístico  

Sobre la memoria historiográfica del fań, hay que decir que no existe una 

grafía como tal dentro de la cultura fań que nos ilustre la manera correcta de 

escribir esa palabra. De ahí que resulta difícil adoptar una postura clara en cuanto 

a su correcta denominación. Sin embargo, cabe apuntar que la denominación fang, 

fañ o fań es la evolución fonológica que ha tenido esta palabra, por lo que, según R. 

M. Nzé Abuy (1985, p. 8) se puede aceptar estas dos fórmulas:  

 

Queremos poner aquí, como lingüista, una nota de carácter lingüístico 

referente al término fang que nosotros, en el curso de este estudio, escribimos 

fań[...].Creemos que se debe escribir así con un signo diacrítico: ń o ñ (una n 

con acento agudo, o mejor, n con tilde) como se usa en fań-ewondo de Camerún, 

y no fang con una g final. 

 

Bajo esta óptica de Nzé Abuy, se considera que es mejor utilizar fań o fañ y no fang, 

aunque también es de uso común. Junto a él, J. N. Mba Nnegue (1985, p. 18) 

ratifica también esa aserción: «FAÑ- es el nombre propio y originario que se debe 

usar para designar al pueblo y los hombres de cuya materia tratamos».  

En cuanto a su genealogía, hay subrayar que los fań o fañ son un grupo étnico 

de África central que procede del tronco bantú cuyo término fue: «acuñado por el 

misionero anabaptista y lingüista William Bleek en la segunda mitad del siglo 

XIX» (J. Bolekia Boleká, 2003, p. 17). Esta concepción histórico-lingüística 

también: «se conoce y se designa con el nombre bantú a la más importante y 

extensa familia lingüística del África Negra, cuyas lenguas aglutinantes son 

habladas por unos 60 millones de africanos, divididos en 600 dialectos» (R. E. Nsue 

Mibui, 2005, p. 29). El pueblo bantú es uno de los más extensos de África. Se 

encuentra entre el centro y el oeste del continente africano. Existen muchos 

pueblos que entran dentro de esta gran familia lingüística, como lo señala este 

autor:  

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
91 

La designación bantú, nunca se refiere a una unidad racial. Su formación y 

expansión migratoria originaron una enorme variedad de cruzamientos de 

aproximadamente 500 pueblos bantú. Por eso no se puede hablar de «raza 

bantú», pero sí de «pueblo bantú»: eso es, comunidades culturales con cavilación 

común y lenguas emparentadas (A. Raul Ruiz de Asúa, 2014, p. 23). 
 

Se trata de lenguas muy ancestrales que han persistido hasta la actualidad 

pese a  grandes procesos históricos por los que ha atravesado el continente africano. 

La unión lingüística ha hecho emerger una cultura de pueblos soldados por la 

lengua, y se ha convertido en el principal motor para salvaguardar la cultura 

ancestral. Por eso, no son fortuitas las afirmaciones de P. B. Bituga-Nchama y C. 

O. Nvé-Ndumu (2021, p. 37) al afirmar que: « la lengua está inexorablemente 

vinculada a la cultura porque constituye un elemento de pertenencia para quien la 

usa». 

Hay que notar igualmente que tanto la genealogía como las leyendas del 

pueblo fang: «proceden de la pareja Africará y Engoo-Baa, de la que nacieron: 

Owono Afiri, Mtum Afiri, Bulu Afiri, Okak Afiri, Mekie Afiri, etc., los descendientes 

de estos constituyen el conjunto de la cultura fang» (J. E. Oyono Nsang, 2013, p. 

35). Casualmente, todos esos hijos nacidos de la pareja mencionada, hacen 

referencia a distintas variedades de la lengua fań. Las evidencias etnográficas nos 

permiten hablar de los fań como un grupo cultural que llega en torno al siglo XVIII 

a la región del golfo de Guinea. En su mayor parte, ellos se encuentran en Guinea 

Ecuatorial: «donde el 85% de la población es fang, Congo Brazzaville (38%), Gabón 

(33%), Camerún (23%) y la isla de Santo Tomé, donde fueron llevados sea por fines 

de la trata, sea por cumplir una condena» (J. E. Oyono Nsang, 2013, p. 35). Lo que 

da a conocer, no solo el conocimiento genealógico de este pueblo fań, sino que 

evidencia una fuerte relación que tiene esta lengua con su memoria histórica:  
 

Si algo nos enseña la historia de sociedades como la fang de Guinea Ecuatorial 

es que el conocimiento genealógico no solo puede ser tan extenso como en 

sociedades con estructuras políticas relativamente centralizadas, sino que 

también ocupa un lugar prevalente en la transmisión de la memoria histórica 

(E. N. Okenve, 2018, p. 134). 
 

Con esta clasificación histórica, ya se observa que los fań son un grupo 

cultural disperso en cada uno de esos países centroafricanos cuyo mayor número 

de ellos se ubica en Guinea Ecuatorial, y cuya lengua sigue padeciendo por falta de 

promoción estatal.  

2. Lengua fań y el Estado guineoecuatoriano: una política lingüística invisible    

Sobre la semiosfera, I. M. Lotman (1996, p. 12) postula que: «la semiosfera es 

el espacio semiótico fuera del cual es imposible la existencia misma de la semiosis». 

Tal realidad del acto sígnico tiene en cuenta un carácter delimitado que él llama 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
92 

“frontera” y abarca: «dos conceptos (homogeneidad e individualidad semióticas)» (I. 

M. Lotman, 1996, p. 12) presentes en un espacio cultural:  

 

la frontera general de la semiosfera se interseca con las fronteras de los 

espacios culturales particulares. En los casos en que el espacio cultural tiene 

un carácter territorial, la frontera adquiere un sentido espacial en el significado 

elemental (I. M. Lotman, 1996, p. 14). 

 

Este espacio cultural y a la vez semiótico que engloba Guinea Ecuatorial en la 

oposición histórico-colonial Centro/periferia (colonia-metrópolis), hace también su 

peculiaridad. En efecto, su singularidad geográfica, lingüística, geopolítica y 

geocultural la posiciona como punto de encuentro y de convergencia natural en 

África, y en todo el planeta en el ámbito de lengua española. 

Durante casi 200 años, Guinea Ecuatorial fue colonia española hasta 1968, 

año en que obtuvo la independencia y adoptó el español como la lengua oficial. 

Después de su independencia, el 12 de octubre de 1968, el lema de cabeza era 

descolonizarse de la antigua potencia colonial española para autodeterminar las 

sendas de la construcción nacional del país. Lo cual, suponía, como estaba previsto 

: «la transferencia de poderes de la metrópoli al gobierno recién constituido del 

nuevo estado de Guinea Ecuatorial» (A. Campos Serrano, 2000, p. 357 ). Se 

simbolizaba así, no solamente el nacimiento de una Guinea Ecuatorial fuerte e 

independiente, sino también el traspaso de la lengua colonial (el español) a una 

lengua “étnico-nacional” que urgía asumir. Y esto para reapropiarse de su 

identidad cultural y: «forjar una identidad nacional por encima de la identidad 

étnica, capaz de mantener al nuevo país unido» (D. D. S. Barbosa, 2011,  p. 68). 

El primer presidente electo de Guinea Ecuatorial fue Francisco Macías 

Nguema quien era de origen fań y con quien se contaba mucho. Por un lado, para 

la normalización y el fortalecimiento de una gestión política soberanista, 

unificadora y democrática, y por otro, para la corrección del déficit lingüístico 

mediante una política de restructuración lingüística bajo la imagen de la 

promoción e imposición de la lengua fań en la sociedad guineoecuatoriana. Lo que 

serviría justamente para la adquisición de una identidad nacional propia. A este 

respecto, A. Darrigol (2016, p. 137) nos define lo que es una política lingüística y 

sus principales características: 
 

La política lingüística es un conjunto de medidas que un Estado adopta con 

respecto a una o más lenguas habladas en el territorio bajo su soberanía. Puede 

tratarse de la normalización de la grafía, la ortografía o la sintaxis. También 

puede referirse al estatus de una lengua declarándola oficial. La política 

lingüística también puede recrear una lengua cuyo uso se perdió. 

Generalmente, existen tres tipos principales de políticas lingüísticas2. 

                                                           
2 Texto original : La politique linguistique est un ensemble de mesures qu‘adopte un État à propos 

d‘une ou plusieurs langues parlées sur le territoire relevant de sa souveraineté. Elle peut porter 

sur la normalisation de la graphie, de l’orthographe ou de la syntaxe. Elle peut aussi concerner le 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
93 

 

Sin embargo, con la fobia por la gestión del poder nacional que rimaba con 

tribalismo y dictatura, como lo afirma D. J. A. Keffa (2022, p. 314): 

 

También es importante señalar que Macías también es un líder 

antidemocrático. Solo animado por la demostración de su grandeza. Lo que le 

convierte en un personaje egoísta que monopoliza el poder político para poder 

disfrutar de sus privilegios con los miembros de su familia3. 

 

Esto le impeló a adoptar una política lingüística intervencionista: «que tiene 

como objetivo acelerar o frenar la evolución normal de una lengua; lo que permite 

reducir, aumentar o eliminar la competencia entre lenguas4» (A. Darrigol, 2016, p. 

137). Desgraciadamente, ello no pudo acabar con la fuerte presencia del español en 

Guinea Ecuatorial, pese a que:  
 

durante los últimos siete u ocho años del régimen de Macías, el uso del español 

estuvo prohibido en contextos públicos y privados y se intentó implementar el 

fang como única lengua nacional, intento que, sin embargo, quedó sin éxito (S. 

Schlumpf, 2020, pp. 105-106).  
 

A pesar de esta política intervencionista adoptada por él, como primer 

presidente del país, se encontró con una gran resistencia. Por un lado, porque el 

español estaba muy arraigado y ya había dejado una huella de su asimilación en 

el pueblo guineoecuatoriano, como lo indica M. G. Pale (2021, p. 127): 

En Guinea Ecuatorial, además de ser lengua de contacto y de aculturación, el 

español ha sido una lengua de desposesión. Una vez instituido, el castellano ha 

consagrado la pérdida de las identidades toponímicas y el casi abandono de las 

lenguas dichas vernáculas.  

 

Y por otro, tampoco existía una sólida política lingüística y educativa que 

permitiese esa sustitución, como lo confiesa primero O. Negrín Fajardo (2011, p. 

119): 

La educación impartida se redujo en buena parte a la enseñanza y el aprendí- 

zaje de consignas y lemas antiespañoles y anticapitalistas de nula calidad 

literaria y ética; los profesores dejaron de cobrar sus salarios y con frecuencia 

                                                           
statut d‘une langue en la déclarant officielle. La politique linguistique peut également, recréer une 

langue dont l’usage était perdu. En règle générale, on distingue trois principaux types de politiques 

linguistiques.  
3Texto original : il est aussi important de signaler que Macías est aussi un dirigeant antidémocrate. 

Il est uniquement animé par la démonstration de sa grandeur. Ce qui fait de lui un personnage 

égoïste qui monopolise le pouvoir politique afin de jouir de ses privilèges avec les membres de sa 

famille.  
4 Texto original : qui vise à accélérer ou à freiner l‘évolution normale d‘une langue ; ce qui permet 

de réduire la concurrence entre les langues, de l‘accroître ou de l‘éliminer.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
94 

fueron perseguidos viéndose obligados la mayoría a escaparse al campo o 

emigrar a otros países, especialmente a Gabón, Camerún y España. 

 

Y luego, M. Doppelbauer y S. Schlumpf (2023, p. 151): 
 

El pasado colonial de Guinea Ecuatorial y la reevaluación problemática de su 

propia historia desde la independencia, incluyendo la dictadura actual, cuyas 

decisiones a menudo son difíciles de entender o interpretar, han convertido la 

política hacia las lenguas en una maraña opaca.  

 

Sumada esta falta de compromiso linguístico a la dictatura nguemista, la 

erosión del fań se justificaba también por el hecho de que no poseía una estructura 

gramatical capaz de ser enseñada en las escuelas. Ya que en ese momento los 

intelectuales y lingüistas del país se habían exiliado o estaban amenazados con 

muerte bajo su regimen dictatorial. Sin embargo, hay que recordar que, pese a su 

delirio dictatorial, Macías Nguema, tenía la firme voluntad de revalorizar el tejido 

lingüístico fań a nivel nacional, aunque sus métodos ideológicos y revolucionarios 

eran muy desproporcionados.  

 A diferencia del gobierno de Macías, el nuevo régimen iniciado en Guinea 

Ecuatorial con el acontecimiento histórico del  3 de agosto 1979, con un Golpe de 

Estado conducido por  Teodoro Obiang Nguema Mbasogo, ha procurado una 

apertura de investigaciones sobre las lenguas nacionales. No obstante, no existe 

todavía una clara política lingüística nacional sobre dichas lenguas. Se ha 

impulsado una política lingüística basada en la no-intervención que: «consiste en 

elegir el camino de la laxitud, en ignorar los problemas cuando surgen y dejar que 

evolucione la relación de las fuerzas en presencia5» (A. Darrigol, 2016, p. 138). La 

cual se ha dirigido no solo hacia la afianzación del español en Guinea Ecuatorial 

sino también hacia el exterior, porque, para él, esto: «desempeñaría el papel de 

lengua de contacto internacional de las nuevas naciones con los otros países del 

mundo» (D. D. S. Barbosa, 2011, p. 70). Esta observacion adquiere un sentido de 

relieve, porque la politica lingüística nacional de Guinea Ecuatorial está ligada con 

los intereses internacionales del país en relación a su politica exterior.  

Además de ello, se observa que a nivel constitucional el estatus de las lenguas 

autóctonas no está claro, ni siquiera son nombradas. Es evidente que se trata de 

una falta de política lingüística gubernamental donde las lenguas extranjeras son 

las más premiadas. Para K. Yakpo (2011, pp. 17-21), esto se debe a la falta de: 
 
 

un marco político que defina la relación entre las distintas lenguas habladas 

en el país, ni ha delimitado las funciones administrativas y sociopolíticas de 

sus lenguas. Debería incluir las lenguas guineoecuatorianas en la planificación 

de la política educativa nacional. 

 

                                                           
5 Texto original : qui consiste à choisir la voie du laisser-aller, à ignorer les problèmes lorsqu‘ils se 

présentent et à laisser évoluer le rapport des forces en présence.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
95 

Lo que constituye un gran agravio para la supervivencia de todas las lenguas 

autóctonas de Guinea Ecuatorial, e incluso del fań, fruto de un desinterés total de 

parte del Estado guineoecuatoriano, como lo precisa J. Bolekia Boleká (2022, p. 56 

): 

Este desinterés del gobierno guineoecuatoriano respecto a las lenguas 

autóctonas del país se concreta en la ausencia de una política lingüística que 

incluya dicha lengua (o de cualesquiera otras) en el currículum escolar, o 

promueva su enseñanza, o su uso reglado y regular en la Administración para 

su empoderamiento. 

 

Por ello, pensamos que la cuestión no debe ser la prohibición del español u 

otra lengua, sino que debería haber una cohabitación lingüística sin que aquello 

implique la decandencia de las lenguas autóctonas. 

 

3. El fań bajo influencia española y en decadencia en Guinea Ecuatorial 

Guinea Ecuatorial es un país pluriétnico. Es decir que posee varias lenguas 

habladas por distintos grupos étnicos que conforman su territorio: el fań, bubi, fá 

d’Ambô o annobonés y ndowé, etc.... De dichos grupos étnicos, los fań son 

mayoritarios, lo cual hace que sea la lengua más hablada en Guinea Ecuatorial 

después del español. En este país, sin embargo, se nota que cada vez más se corta 

la línea de transmisión generacional de la lengua fań, aparece una crisis lingüística 

que se evidencia con la presencia de más niños hablando español. No sorprende, 

por tanto, que esta influencia hispánica sea visible a nivel educativo, es decir, en 

la enseñanza-aprendizaje, en que se observa la popularización de una filosofía de 

aculturación colonial a través de los manuales escolares de la enseñanza media 

(Tercero y Cuarto de la ESO) y secundaria (Primero, Segundo y Último de 

Bachillerato) concebidos únicamente en español sin ninguna traducción al fań.  

Ello se explica por el hecho de que, desde los periodos coloniales hasta la 

independencia de Guinea Ecuatorial, la primera lengua que los alumnos aprenden 

es el español. Lo cual no cuadra con la prioridad de la educación escolar en Guinea 

Ecuatorial que no se enlaza con las realidades sociolingüísticas del país. En 

consecuencia, nos enfrentamos a lo que ha llamado N. Wa Thiong’o (2015, p. 30) 

“la bomba de la cultura”: «el efecto de una bomba cultural es aniquilar la creencia 

de un pueblo en sus nombres, en sus lenguas, en su entorno natural, en su tradición 

de lucha, en su unidad, en sus capacidades y, en último término, en sí mismos».  

 Este estallamiento de la cultura y lengua fań, fortalece más los vínculos con 

la hispanidad en detrimento de las lenguas autóctonas cuya expresión está 

prohibida en el medio escolar. Esta situación no está compartida por C. E. Nguema-

Nkié (2022, p. 139) quien critica este sistema escolar en Guinea Ecuatorial: 

 

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
96 

la escuela, en sus prácticas pedagógicas y enseñanzas, ha de tener unos 

planteamientos que promuevan y favorezcan el contacto directo con el entorno 

sociocultural. No debe ser una realidad extranjera implantada que pasa muy 

lejos de los verdaderos problemas de la sociedad. 

 

Aquellos alumnos que infringen esta norma, es decir, la de hablar su lengua 

materna en la escuela, terminan siendo reprendidos por los responsables de la 

institución académica. Es una práctica muy habitual que se produzca este tipo de 

situaciones, porque el telón de fondo es que las lenguas autóctonas fomentan el 

tribalismo y que conducen a tensiones entre distintos grupos étnicos, donde el 

español se erige como lengua salvadora, de mediación y pacificación interétnica. 

De hecho, su componente hispánico solapa las lenguas autóctonas fagocitándolas 

paulatinamente, puesto que:«la población de Guinea Ecuatorial aprende el 

castellano en la escuela, pues tanto la enseñanza primaria como la secundaria se 

realizan en esta lengua» (P. A. I Segarra, 2018, p. 100). Lo que es sintomática de 

la crisis de identidad cultural actual que vive el pueblo guineoecuatoriano bajo el 

factor de la globalización lingüística: 

 

No existe una cohabitación entre las lenguas autóctonas y las que son oficiales 

en el país. Ninguna lengua autóctona es oficial, por lo que están vetadas para 

ser utilizadas en ámbitos públicos, con el argumento de que así se evita que 

algún grupo étnico se vea discriminado por una supremacía lingüística ejercida 

por otro grupo étnico que se sienta con la autoridad para poder hacerlo. 

Mientras las lenguas extranjeras como el francés, español, inglés o portugués, 

sigan siendo las oficiales y se solapen las lenguas autóctonas, es evidente que 

se agravará con mucha más notoriedad la desaparición de estas lenguas (P. B. 

Bituga-Nchama y C. O. Nvé-Ndumu, 2021, p. 53). 

 

De ahí la decadencia de las lenguas autóctonas en general, y del fań en 

particular, porque pocos esfuerzos políticos se han dado para solucionar el asunto, 

impulsar investigaciones sobre el estado actual en el que se encuentra el fań, o la 

promoción del mismo. Es por eso que es importante salvaguardar las lenguas 

autóctonas en general, y en particular, la lengua fań. Para ello, hay que recolonizar 

lingüísticamente el territorio guineoecuatoriano, y esto pasa principalmente por la 

oficialización de la lengua fań como lengua nacional de Guinea Ecuatorial. Este 

proyecto de identificación nacional ha de ser aplicado a tres polos centrales que son 

la escuela, la administración y la religión católica. A estos sectores públicos, el 

Estado guineoecuatoriano debe implementar una política lingüística 

intervencionista de uniformización que tenga en cuenta la estrategia de 

bilingüismo o “cooficialización” (español-fań/fań-español) (administración y 

religión católica) y una sólida política de alfabetización y enseñanza del fań 

(escuela). Tal objetivo consiste en dar poder y visibilidad al fań para que tenga aún 

más hablantes y así competir con el español ya arraigado en el paisaje 

guineoecuatoriano. Dicha orientación liberadora de las lenguas africanas es la que 

N. Wa Thiong’o (2015, p. 212) llama «la búsqueda de revalancia» que: 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
97 

 

depende mucho de en qué posición nos situemos en relación con el imperialismo 

y con sus fases colonial y neocolonial; que, si queremos hacer algo con nuestro 

ser individual o colectivo en el presente, tenemos que mirar fría y 

conscientemente a lo que el imperialismo ha estado haciéndonos a nosotros y a 

nuestra forma de vernos a nosotros mismos en el universo. Ciertamente, la 

búsqueda de la relevancia y de una perspectiva correcta solo puede entenderse 

y resolverse de modo significativo dentro del contexto de la lucha general contra 

el imperialismo. 

 

También, urge la necesidad de modernizar la lengua fań, es decir, desarrollar 

un sistema de escritura con estructura de enunciación propia, con la ayuda de 

marcados lingüistas para facilitar su aprendizaje, su desciframiento y 

visibilización. Formar a intérpretes-traductores fań-español para que sirvan de 

correa de comunicación con posibles inversores internacionales, sería igualmente 

de necesidad para luchar contra los avances del español en Guinea Ecuatorial. 
 

Conclusión  

Con el método calificativo (analítico/descriptivo) que nos ha permitido 

entender esta situación político-sociolingüística del fań en Guinea Ecuatorial, 

hemos llegado a comprender tres realidades. La primera es que la lengua fań, 

lengua mayoritaria y dominante después del español, ha perdido su prestigio por 

la falta de una política lingüística nacional. Las estrategias adoptadas hasta ahora 

han sido, el intervencionismo y el no intervencionismo. Lo cual no ha funcionado, 

porque aquello solo ha permitido valorar más las lenguas extranjeras antes que las 

nacionales como el fań. La segunda realidad toca a la política lingüística a nivel 

educativo de Guinea Ecuatorial que es inexistente, puesto que la educación que allí 

se da, sigue siendo el vehículo de la expansión del español a través de sus soportes 

didácticos, y cuya influencia sobre la población guineoecuatoriana (incluso, al 

alumnado) permanece notoria. Por fin, la tercera realidad se refiere a la progresiva 

desaparición del fań. Por un lado, debida a su no-oficialización como lengua 

nacional en Guinea Ecuatorial, su falta de promoción a nivel institucional, y por 

los pocos materiales gráficos o didácticos que podrían ayudar a su implementación, 

su conocimiento y visibilización en la sociedad guineoecuatoriana.  

 

 

 

 

 

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
98 

Bibliografía  

BARBOSA Da Silva Diego, 2011, «Política lingüística en África: del pasado colonial 

al futuro global», Estudios de Asia y África, vol.46, n°1, p. 65-95. 

BITUGA-NCHAMA Pedro Bayeme Y NVÉ-NDUMU Cruz Otu, 2021, «La 

decadencia de las lenguas autóctonas de Guinea Ecuatorial: una manifestación de 

la pérdida de identidad cultural», Revista Cátedra, vol.4, n°3, p. 35-36. 

BOLEKIA BOLEKÁ Justo, 2003, Aproximación a la historia de Guinea Ecuatorial, 

Salamanca, Amarú. 

——————— 2022, «Resistencia lingüística en el caso de la lengua bubi», QVR, 

n°59-60, p. 56-78. 

CAMPOS SERRANO Alicia, 2000, Política exterior, cambio normativo 

internacional y surgimiento del estado postcolonial: LA DESCOLONIZACIÓN DE 

GUINEA ECUATORIAL (1955-1968), Tesis doctoral, Departamento de Ciencia 

Política y Relaciones internacionales, Universidad Autónoma de Madrid. 

DARRIGOL Adeline, 2016, « Politique linguistique et toponymie en Guinée 

Espagnole », Diversité et Identité culturelle en Europe (DICE), vol.13, n°1, p. 137-

152. 

DOPPELBAUER Max y SCHLUMPF Sandra, 2023, «Política lingüística 

poscolonial en África: el caso de Guinea Ecuatorial », Signo y seña, n°44, p. 149-

177. 

I SEGARA Pilar Arnau, 2018, « La invisibilidad de la literatura ecuatoguineana», 

Studia Iberystyczne, vol. 17, p. 97-116. 

KEFFA Droh Joël Arnauld, 2022, «Du voyoutisme politique à l’émergence de la 

démocratie en Guinée Équatoriale à travers El párroco de Niefang de Joaquín 

Mbomio Bacheng», Nzassa, p. 310-323. 

LOTMAN Iuri M, 1996, La Semiosfera I. Semiótica de la cultura y del texto, trad. 

de Desiderio Navarro, Madrid, Ediciones Cátedra. 

MBA NNEGUE Jesús Ndong, 1985, Los Fán. Cultura, sociedad y religión, Madrid, 

Artegraf. 

NEGRÍN FAJARDO Olegario, 2011, «¿Qué queda en Guinea Ecuatorial de la 

educación española? De la educación colonial a la realidad actual», Historia de la 

Educación, n°30, p. 111-126. 

NGUEMA-NKIÉ Esono Ciriaco, 2022, « Educación escolar para el desarrollo social 

y económico en Guinea Ecuatorial », Revista Cátedra, vol.5 n°2, p. 138-156. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
99 

NSUE MIBUI Rosendo-Ela, 2005, Historia de Guinea Ecuatorial. Periodo Pre-

colonial: vida de los primeros habitantes de Guinea Ecuatorial, Madrid, Graficas 

Algoran. 

NZE ABUY Rafael María, 1985, Familia y matrimonio fán, Madrid, Anzós S. A. 

OKENVE Nvó Enrique, 2018, « Colonización, resistencia y transformación de la 

memoria histórica fang en Guinea Ecuatorial (1900-1948)», Ayer. Revista de 

Historia Contemporánea, vol.109, n°1, p. 109-135. 

OYONO NSANG J E, 2013, El hombre en busca de su Dios, Madrid, Amigo del 

hogar. 

PALE Miré Germain, 2021, «Lengua y servidumbre. Guinea Ecuatorial: de Colonia 

española a un aislamiento lingüístico», Revue Djiboul, n°2, vol.4, p. 122-137. 

RAUL RUIZ DE ASÚA Altuna, 2014, Cultura tradicional Bantú, 2ed, Portugal, 

Paulinas. 

SCHLUMPF Sandra, 2020, « El español hablado por los bubis y los fang de Guinea 

Ecuatorial. Valoraciones desde la comunidad guineoecuatoriana de Madrid», 

Lengua y migración= Language and migration, n°1, vol. 12, , p. 103-126. 

WA THIONG’O Ngūgī, 2015, Descolonizar la mente. La política lingüística de la 
literatura africana, Barcelona, Penguin Random House Grupo Editorial, S.A.U. 

 

YAKPO Kofi, 2011, «Lengua de Guinea Ecuatorial: de la documentación a la 

implementación», Oráfrica, Revista de oralidad africana, n°7, p. 13-28.  

 

 


