
                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
161 

COLONISATION, MONOLOGUE LINGUISTIQUE ET SOUS-

DÉVELOPPEMENT AU MEXIQUE ET EN CÔTE D’IVOIRE 

 

Kouakou Laurent LALÉKOU  

Université Félix Houphouët-Boigny (Côte d’Ivoire) 

fohundy08042013@gmail.com / lmoyerlk@yahoo.fr  

 

Résumé  

Anglophonie, francophonie et lusophonie, ces termes traduisent la satellisation 

linguistique, culturelle, économique et politique des États en Afrique. Ce qui est dit ici 

peut l’être aussi pour le continent Américain. C’est le cas avec les toponymes : Amérique 

hispanique, Amérique anglo-saxonne, Amérique latine, Amérique ibérique, etc. Ces 

termes sont l’expression d’une identification linguistique. Dans des anciennes colonies 

comme le Mexique et la Côte d'Ivoire, celle-ci se fait malheureusement, au détriment des 

langues locales. Le pays colonisateur dans sa politique d'assimilation de toutes les couches 

de la population, a imposé l'exclusivité de sa langue dans l'administration, le système 

éducatif, les institutions économiques, les médias et l'État. Cela a introduit une coupure 

entre la minorité parlant cette langue et les masses, entre le savoir moderne et le savoir 

traditionnel. Ce travail a pour objectif de montrer le rôle que peuvent jouer les langues 

autochtones ou de masse dans le développement du pays. L’hypothèse, ici, est qu’avec un 

savoir moderne et une adaptation aux réalités nouvelles, les langues locales peuvent être 

un levier de développement. Cette étude qui s’appuie sur une analyse documentaire, 

s’articule autour de trois axes : langue et assimilation coloniale, monologue linguistique et 

sous-développement, et les perspectives actuelles.  

Mots clés : Mexique, Côte d'Ivoire, langues étrangères, langues nationales, sous-

développement.   

 

Summary 

Anglophony, francophony and lusophony: these terms reflect the linguistic, cultural, 

economic and political satelliteization of African states. What is said here can also be 

repeated for the American continent. This is the case with toponyms such as Hispanic 

America, Anglo-Saxon America, Latin America, Iberian America and so on. These terms 

are the expression of a linguistic identification. In former colonies such as Mexico and Côte 

d'Ivoire, this is unfortunately to the detriment of local languages. The colonizing country, 

in its policy of assimilating all sections of the population, has imposed the exclusivity of 

its language in the administration, the education system, economic institutions, the media 

and the State. This created a gap between the minority who spoke the language and the 

masses, between modern and traditional knowledge. The aim of this work is to show the 

role that indigenous or mass languages can play in the country's development. The 

hypothesis here is that, with modern knowledge and adaptation to new realities, local 

languages can be an effective lever for development. Based on a literature review, this 

study is organized around three main themes: language and colonial assimilation, 

linguistic monologue and underdevelopment, and current perspectives. 

Keywords: Mexico, Ivory Coast, foreign languages, national languages, 

underdevelopment.   

 

 

mailto:fohundy08042013@gmail.com
mailto:lmoyerlk@yahoo.fr


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
162 

Introduction  

Le colonisateur pour faire face au vaste territoire habité par d’innombrables 

peuples et tribus aux coutumes et parlers divers, et d’en faciliter l’administration, 

a imposé l’exclusivité de sa langue afin d’assimiler toutes les couches de la 

population coloniale. Au Mexique, celles des amérindiens ont été tout simplement 

ignorées au profit de l’Espagnol. En Côte d'Ivoire, les langues du pays ont été 

reléguées au second plan en faveur du Français. Ces nouvelles expressions 

linguistiques deviennent rapidement les symboles de la dominance politique, 

économique et sociale. Elles sont parlées dans l'administration, à l'école, dans les 

institutions économiques, par les médias et dans l'État. Face à ces langues liées au 

pouvoir, celles des colonisés sont refoulées dans les domaines d’activités 

périphériques et moins prestigieuses telles que la famille, les communications 

entre individus et parfois les pratiques religieuses. 

Cette répartition inégale des rôles sociaux entre langues coloniales et 

langues des colonisés, sa reconduction ou maintien postcolonial a contribué à plus 

marginaliser les langues locales. Ces langues qui n’ont pas été considérées par la 

culture coloniale comme des facteurs de modernité, ont été réduites avec le temps, 

à ne se parler qu’à elles-mêmes. Ce monologue fait d’elles, leur unique ressource, 

introduisant une coupure entre les langues héritées de la colonisation dites 

officielles et les langues nationales, entre le savoir moderne et le savoir 

traditionnel. Comment concilier le multilinguisme traditionnel des États issus de 

la colonisation et la modernité, la diversité et l’unité nationale ? Pourquoi les 

langues locales, expression du génie créateur des peuples autochtones, restent-

elles un levier de développement ? Quels sont les jeux de la relégation des langues 

locales ? 

L’objectif de ce travail est de montrer le rôle que peuvent jouer les langues 

autochtones, gardiennes des patrimoines culturels et des identités nationales dans 

le développement au Mexique et en Côte d'Ivoire. L’hypothèse, ici, est qu’avec un 

savoir moderne et une adaptation aux réalités nouvelles, les langues locales 

peuvent favoriser une meilleure intégration des masses dans ces deux pays et être 

un véritable levier de développement durable. Cette étude qui s’appuie sur une 

analyse documentaire, s’articule autour de trois axes : langue et assimilation 

coloniale, monologue linguistique et sous-développement, et les perspectives 

actuelles.   

1. Langue et assimilation coloniale 

Pour la France, le Français est l’instrument nécessaire de la colonisation, un 

levier d’influence essentielle. Cependant, l’émigration dans les colonies n’est pas 

abondante. Ici ce sont les multiples écoles françaises ouvertes aux indigènes qui 

viennent au secours des colons français, dans leur œuvre difficile de conquête 

morale et d’assimilation (Jaurès, 2025). La diffusion de la langue française avait 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
163 

une grande importance dans le projet de colonisation. Les colons avaient pour 

objectif de former les colonisés à leur image. Pour ce faire, « les programmes 

devaient être les mêmes dans la métropole et dans les colonies » (Joubert, 1997, p. 

19-20). Marcien Towa, philosophe camerounais dans son œuvre –Essai sur la 

problématique philosophique dans l’Afrique actuelle (1971), dénonce le caractère 

aliénant de cette assimilation comme mode d'élaboration de l’identité nationale. 

Pour ce philosophe, à travers l’assimilation, il s’agissait d’amener le colonisé à 

intégrer l’empire colonial, c’est-à-dire à se nier, mettre en question son être, 

s’européaniser afin d’être « in-colonisable » parce que désormais semblable au 

colon.  

Au Mexique, un processus similaire est intervenu trois siècles plus tôt, mais 

pas selon le même schéma ni dans la même proportion. Ce qui fait la spécificité du 

cas mexicain, c’est le type de colonisation : elle fut de peuplement. Dès les 

premières heures, l’objectif était de faire de ce territoire amérindien comme du 

reste de l’Amérique hispanique, une partie du royaume d’Espagne. C’est d’ailleurs 

la raison profonde des politiques de castes, de « blanchiment », d’indigénisme, de 

dilution par l’émigration de populations blanches vers l’Amérique hispanique et de 

métissage. À travers toutes ces politiques, la couleur de peau devient un critère de 

stratification sociale et sera au cœur de toutes les luttes : de l’indépendance au 

néo-zapatisme, en passant par la révolution de 1910. Ici, la colonisation va au-delà 

de la linguistique. Elle vise une unité de foi (catholique), de langue (Espagnol) et 

de sang ou de couleur (la peau blanche). 

Le Mexique et la Côte d'Ivoire sont des États aussi bien distants dans le 

temps, par l’histoire, que dans l’espace. Le Mexique est devenu colonie du royaume 

d’Espagne au début du XVIe siècle, en 1521.  La Côte d'Ivoire n’a été colonie 

française qu’à la fin du XIXe siècle, le 10 mars 1893. Le premier fait partie du 

continent américain, laboratoire du colonialisme au XVIe siècle et le second est 

situé en Afrique. Le Mexique à l’instar de toute l’Amérique hispanique a eu à peu 

près trois siècles de colonisation, hormis la période de conquête. Or, dans le 

contexte ivoirien, la colonisation a duré 67 ans y compris le temps de conquête. Ces 

contextes différents ont donné lieu à des formes d’assimilations plus ou moins 

complexes avec des instruments variables et diversifiés. Dans le cas mexicain, au-

delà de la langue, il y a eu plusieurs autres mécanismes : l’évangélisation, le 

métissage et l’émigration.   

Les mexicains avant la colonisation espagnole parlaient « mexicain » 

(Salomon, 2006). Par « mexicain », il faut ici entendre le « nahuatl » qui était la 

langue parlée au sein de l’empire Mexica, nom précolonial du pays. Au-delà du 

« nahuatl », lengua franca de l’époque, on pouvait distinguer beaucoup d’autres : 

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
164 

Tableau 1 : Les langues indigènes au début de la colonisation 

Les grandes familles (11) Les sous-groupes linguistiques (68) 

Algica 

 yuto-nahua 

 cochimí-yumana 

 seri 

 oto-mangue 

 maya 

 totonaco-tepehua 

 tarasca 

 mixe-zoque 

 chontal de Oaxaca 

 huave 

akateco, amuzgo, awakateko, ayapaneco, cora, 

cucapá, cuicateco, chatino, chichimeco jonaz, 

chinanteco, chocholteco, chontal de Oaxaca, 

chontal de Tabasco, chuj, ch’ol, guarijío, 

huasteco, huave, huichol, ixcateco, ixil, 

jakalteko, kaqchikel, kickapoo, kiliwa, kumiai, 

ku’ahl, k’icje’, lacandón, mam, matlatzinca, 

maya, mayo, mazahua, mazateco, mixe, 

mixteco, náhuatl, oluteco, otomí, paipai, pame, 

pápago, pima, popoloca, popoluca de la Sierra, 

qato’k, q’anjob’al, q’eqchí’, sayulteco, seri, 

tarahumara, tarasco, teko, tepehua, tepehuano 

del norte, tepehuano del sur, texistepequeño, 

tlahuica, tlapaneco, tojolobal, totonaco, triqui, 

tseltal, tsotsil, yaqui, zapoteco, zoque 

Source: INSTITUTO NACIONAL DE LENGUAS INDÍGENAS (INALI) (2009). Catálogo de 

las lenguas indígenas nacionales. Variantes lingüísticas de México con sus 

autodenominaciones y referencias geoestadísticas. INALI. 

Selon l’Institut National des Langues Indigènes, il y avait au Mexique 

jusqu’à 364 variantes linguistiques (INALI, 2009). À cette constellation de langues 

indigènes, va s’imposer l’Espagnol, langue des vainqueurs de la conquête coloniale 

à partir de 1521. Le « nahuatl », langue dominante à l’arrivée des Espagnols, fut 

relégué au second rang avant d’être interdite par les lois, décrets royaux et 

ordonnances adoptés à plusieurs reprises en la matière (Real Cédula, 10 de mayo 

de 1770 ; Zimmermann, 2010, p. 899). Ces différentes lois ont entrainé l'abandon 

des langues indigènes dans le processus d’évangélisation, les reléguant aux zones 

indigènes et rurales. Ainsi, avec le temps, le nombre de locuteurs de l’Espagnol a 

augmenté progressivement au détriment des langues autochtones.  

Tableau 2 : Evolution des locuteurs de l’Espagnol à l’époque coloniale 

Année Pourcentage Population   

1570 2 % - 

1600 25 % 430.578 

1793 40 % 4.495.604 

 Source: ZIMMERMANN, K. (2010). Diglosia y otros usos diferenciados de lenguas y 

variedades en el México del siglo XX: entre el desplazamiento y la revitalización de 

las lenguas indomexicanas. En R. Barriga Villanueva y P. Martín Butragueño 

(Dirs.), Historia sociolingüística de México (Vol. 2, pp. 881-956). El Colegio de 

México. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
165 

Cette progression rapide de la langue du colon au Mexique est due en grande 

partie au statut très inégal des langues en présence.  Ce même rapport de force 

s’est produit en Côte d’Ivoire où le Français, langue du colon s’est imposée aux 60 

langues autochtones ivoiriennes. En Côte d’Ivoire comme dans la plupart des pays 

francophones d’Afrique, pendant la période coloniale et même après les indépendances, 

« le symbole » était un outil de pression utilisé par les enseignants dans les écoles 

primaires pour dissuader les élèves de parler leurs langues maternelles (Zue Elibiyo & 

Soumaho, 2020). Comme le souligne ici Boukari Ouédraogo, journaliste 

multimédias et blogueur burkinabè,   

Dans mon école (primaire), à moins d’une centaine de kilomètres de 

Ouagadougou, les enseignants avaient le souci de faire parler le français aux 

élèves que ce soit en classe ou dans la cour de récréation. A la place de la 

chicotte, ils avaient trouvé comme moyen de pression le port du « symbole » à 

tout élève qui parlerait une langue locale en étant à l’école. Cette idée daterait 

même de l’époque coloniale. Ainsi, lorsqu’un élève parle une langue locale à 

l’école, il était puni.  Ce qu’on appelle symbole peut être le crâne d’un mouton, 

des pattes d’animaux, des os… un truc sale et dégoûtant en général.  Ce 

symbole qu’il portait lui permettait d’être reconnaissable par tout le monde. Le 

porteur l’avait sur lui et rentrait avec pour le ramener le lendemain à l’école. 

Il le gardait tant qu’il ne trouvait personne d’autre à qui le passer. Pour trouver 

une autre victime, il fallait donc jouer aux espions. Les porteurs du symbole 

épiaient donc les conversations de leurs amis et souvent des élèves des 

classes inférieures pour leur faire porter le symbole  (Boukari, 2014). 

Comme on le constate, le problème des langues locales n’est pas la 

colonisation en elle-même, mais l’auto-colonisation, l’intériorisation des pratiques 

coloniales, l’appropriation africaine du statut inégal des langues.  

 

2. Monologue linguistique et sous-développement  

Au Mexique, l’analyse de la situation des langues en contact montre une 

dynamique linguistique au profit de l’Espagnol. De ce rapport de force entre langue 

héritée de la colonisation et langues locales, se dégage une constante : l’évolution 

vers l'unilinguisme dans lequel, les langues dites « nationales » sont appelées à ne 

se parler qu’à elles-mêmes, parce que confinées dans des rôles périphériques.  

Tableau 3 : Evolution des locuteurs de l’Espagnol après la coloniale 

Année Pourcentage Population 

1895 84 % 10.447.771 

1910 87 % 11.250.343 

1920 85 % 10.582.606 

1990 90 % 64.104.668 

2010 92,82 % 93.203.961 

2020 93,77 % 112.497.368 

Source: ZIMMERMANN, 2010, Op. Cit. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
166 

Cette évolution rapide vers l’unilinguisme hispanisant s’explique par 

plusieurs facteurs. Le premier, c’est une indépendance sans décolonisation. Au 

Mexique et dans l’ensemble du sous-continent américain, au moment des 

indépendances, ce ne sont pas les autochtones qui ont pris le pouvoir, mais les 

descendants des colons (gachupines), les créoles ou Espagnols nés en Amérique. 

Les indépendances ont donc symbolisé, dans une certaine mesure, la rupture dans 

une continuité coloniale. 

Le second facteur, c’est l’idéologie politique du blanqueamiento qui 

consistait à assimiler linguistiquement, racialement et spirituellement les 

populations non blanches ou espagnoles. Au Mexique, cela s’est perçu avec le 

système de castes à l’époque coloniale et l’idéologie politique du métissage après la 

révolution de 1910 poussée à l’extrême jusqu’à la production d’un génotype 

mexicain.  

Un autre facteur fut la politique de dilution de la population à travers 

l’immigration européenne au Mexique. À la fin du XIXe siècle, les autorités 

mexicaines, pour noyer, diluer les communautés indigènes, firent appel à une 

massive immigration européenne, en grande majorité espagnole. Ainsi, les 

communautés autochtones qui représentaient au moins un quart de la population 

totale de l’époque au Mexique, furent submergées par des vagues d’immigrations 

blanches. 

En Côte d’Ivoire, la décolonisation a été marquée par une appropriation des 

objectifs et politiques de la période coloniale :   

Les administrations dans les ex-pays colonisés, ont retrouvé dans leurs 

cartons les programmes et les plans du colonisateur dans les domaines de 

l’urbanisme, des infrastructures, de l’agriculture et ont été d’autant plus 

enclins à les réaliser qu’ils ont pour ce faire, eu besoin et bénéficié de 

financements et d’expertise extérieurs, éventuellement de la part de 

l’ancienne puissance impériale elle-même (Agence Française de 

Développement, 2006). 

La Côte d'Ivoire indépendante le 7 août 1960 a été confrontée à une situation 

délicate : la coexistence du droit civil français et du droit coutumier. Cette situation 

a amené le pays à se doter en 1964 d’un code civil révolutionnaire que le président 

Félix Houphouët-Boigny a défendu à l'occasion du VIe anniversaire de 

l'indépendance en août 1966 en ces termes : 

Lorsqu'il nous est apparu que la survivance de certaines traditions constituait 

un obstacle ou un frein à l'évolution harmonieuse de notre pays, nous n'avons 

pas hésité à imprimer les changements nécessaires. C'est ainsi qu'après une 

longue campagne d'explication entreprise par nos militants et nos 

responsables politiques et administratifs auprès des populations concernées, 

des textes essentiels ont vu le jour. Un Code civil rénové consacre la 

suppression de la polygamie et réforme la dot ; un état civil moderne est mis 

en place  (Houphouët-Boigny, 1978). 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
167 

La question de la paix et de la cohésion sociale fut la préoccupation dans les 

choix politiques du père fondateur de la Côte d’Ivoire moderne. C’est ce qui a 

expliqué que l’État ivoirien ait opté, de 1960 à 1990, pour le Parti Unique. Le 

président Houphouët-Boigny disait : « Si nous nous engageons dans le 

multipartisme, il y aura un parti baoulé, un parti bété, un parti gouro,… nous n’en 

voulons pas. Nous voulons d’abord être ivoiriens » (Douglas Poutine Dangoté 

Coulibaly, 2025). Les contradictions de la diversité ethnoculturelle ont conduit à la 

recherche d’une unité politique. Cet impératif justifie l’adoption du système de 

parti unique :  

Les partis multiples sont facteurs de piétinement, de querelles mesquines 

dans un jeune État en voie de développement […]. On fait ainsi l’économie de 

crises politiques, dérisoires à ce stade, plus encore qu’en Europe, et peu 

propres à engendrer la confiance des pays étrangers  (Siriex, 1986 :224).  

Cette quête de cohésion sociale justifie aussi le choix du Français comme 

langue officielle au regard de la diversité de langues autochtones. Ce choix 

linguistique a eu deux conséquences. La première, c’est que les peuples ont été 

amenés à penser leur développement dans une langue qui n’est pas l’émanation de 

leur propre génie créateur, mais celle d’un autre. La deuxième, c’est qu’elle n’est 

pas accessible à tous. Ces deux facteurs ont entrainé l’exclusion linguistique d’une 

partie de la population que ce soit au Mexique ou en Côte d’Ivoire. Ce manque à 

gagner est un vide, un supplément d’un tout qui, ici questionne sa totalité. Quel 

serait le développement dans ces deux pays si toutes les voix étaient capitalisées 

et le vide était transformé en plénitude ? 

  3. Les perspectives développement linguistiques locales 

Quand on observe le monde sur une base linguistique, deux modèles de 

développements économiques s’imposent : le modèle fondé sur l'homogénéité 

linguistique qui est celui des pays industrialisés d'Europe et d'Amérique du Nord, 

et celui des pays en voie de développement caractérisés par le multilinguisme. 

Pendant la période coloniale et même après les indépendances, face aux besoins de 

développement économique, les États ex-colonisés ont opté pour l’unilinguisme. 

Cette politique d'unification de la langue, généralement en conflit avec le désir des 

peuples locaux de maintenir leur identité culturelle, a provoqué l’oubli de certaines 

particularités. Ces particularités seraient une façon d’exercer la vie citoyenne sous 

des formes diverses. 

Il s’agit de voir la diversité comme une véritable source de richesse ; parce 

que « la multiplicité des points de vue permet de reformuler un problème ardu et 

de le simplifier » (Scott, 2008). Il s’agit de capitaliser le populaire, de donner de la 

voix aux sans voix propre, de transformer leur absence symbolique en présence 

(Vermeren, 2004 : 17-18). Pour ce faire, il convient de concilier multilinguisme 

traditionnel et modernité, savoir traditionnel et savoir moderne, diversité et unité 

nationale, le populaire et le politique. Il est ici question d’inclure ceux qui ne 

parlent pas ou qui ne comprennent pas la langue officielle (Espagnol ou Français 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
168 

selon l’espace considéré), mais qui constituent une frange active de la population, 

dans le processus de développement, en la transformant en un lieu de possibilité 

pour le politique.  

En Amérique comme en Afrique, l’enjeu est l’incorporation des « masses » ou 

l’élément « populaire ». Dans ce processus, la langue locale, expression du génie 

créateur des peuples autochtones, reste un véritable levier, en ce sens que, malgré 

sa relégation, elle demeure la logique à travers laquelle sont détournés et 

réinterprétés certains aspects de la modernité occidentale. Cela témoigne de sa 

vigueur. Cette vitalité est en elle-même une résistance. Aujourd’hui, au regard de 

la présence de ces langues locales et de leur ténacité, pourquoi ne pas en faire des 

piliers de développement. C’est d’ailleurs ce que souligne le professeur Koffi 

Tougbo, représentant de la ministre de la Culture et de la Francophonie, lorsqu’il 

dit :  

Les langues locales ne sont pas seulement des véhicules de communication 

essentiels, mais aussi des gardiennes de notre patrimoine culturel et de notre 

identité nationale. Leur intégration dans notre programme de développement 

est une reconnaissance de leur importance vitale dans tous les aspects de la vie 

sociale, économique et politique de notre nation  (K. Tougbo,2024) 

Ces propos ont été tenus le jeudi 11 juillet 2024, lors du séminaire de 

restitution, de réflexion et de sensibilisation sur les actions pour l’intégration des 

langues locales dans le Programme national de développement (PND) de la Côte 

d’Ivoire. Ils traduisent la volonté de la Commission nationale de la Francophonie 

(CNF) et de l’Institut de linguistique appliquée (ILA) d’inclure toutes les couches 

de la population et de créer un environnement éducatif plus accessible et efficace. 

Le pays a besoin de s’appuyer sur ces langues et les cultures qu’elles véhiculent 

pour se développer. Pour ce faire, il faut faire de ces langues nationales, des 

porteuses de projets de modernité et de développement socio-économique, politique 

et culturel.  

En Amérique hispanique la problématique est aussi la prise en compte des 

vaincus, c’est-à-dire les noirs et les amérindiens. Aujourd’hui, il n’est plus question 

d’intégration mais d’inclusion et de reconnaissance de ces catégories sociales 

comme partie d’une totalité nationale. Cela passe par la reconnaissance de leurs 

langues et des cultures qu’elles véhiculent. Plusieurs États latino-américains, ont 

adopté ces dernières années, des mesures visant à préserver les langues des 

populations amérindiennes1, qu’il s’agisse d’accorder un statut officiel aux langues 

                                                           
1 Le nahuatl et les langues mayas en Amérique centrale, le quechua, l’aymara, le guarani en 

Amérique latine et, plus au sud, le mapuche. Si le Chili, l’Équateur et le Brésil restent à la traîne 

de ce processus de reconnaissance des droits linguistiques autochtones, la Bolivie, la Colombie, le 

Paraguay et le Pérou ont en revanche fait preuve d’initiatives en la matière, en adoptant ces 

dernières années des législations visant clairement– tout au moins dans les textes – à la 

revitalisation des langues amérindiennes26. La Bolivie peut, ici encore, être citée à titre d’exemple 

: la loi n° 269 du 2 août 2012 sur les droits et les politiques linguistiques affirme un ensemble de 

droits. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
169 

autochtones, de reconnaître des droits linguistiques à certaines communautés, de 

favoriser l’accès au droit en établissant une traduction officielle des textes 

juridiques fondamentaux, ou encore d’autoriser la diffusion des premiers médias 

radiophoniques, télévisuels et/ou électroniques en langues amérindiennes. Ces 

évolutions juridiques récentes traduisent un changement d’attitude des autorités 

publiques en faveur de la revalorisation des cultures autochtones. 

La culture dans le monde actuelle demande de plus en plus une 

communication efficace, précise et concise ; une communication rapide et claire. Il 

s’agit ici d’utiliser des procédés d’économie lexicaux et syntaxiques pour dire 

beaucoup de choses avec peu de mots ou de productions langagières sonores ou 

écrites. Les langues autochtones peuvent aussi faire l’objet d’une économie 

linguistique dans la mesure où elles sont des ressources linguistiques importantes 

et précieuses dans la préservation du savoir traditionnel et la survie aux 

changements climatiques, en ce sens qu’elles sont « des systèmes de connaissances 

vastes et complexes qui ont été développés au fil des millénaires » (Département 

de l’information des Nations Unies, 2018).   

La transformation des langues autochtones en objet d’économie demande 

aujourd’hui de les inclure dans les accords de commerce et d’investissement dans 

toutes les négociations commerciales (Convention sur la protection et la promotion 

de la diversité des expressions culturelles, 2005). Il est important de lancer des 

programmes d’apprentissage des langues autochtones, de diffusion de médias et 

de cours dispensés en langues autochtones. Dans le même temps, il est question 

d’encourager les initiatives communautaires en langue autochtone avec les 

nouvelles technologies afin de diffuser des enseignements et des formations par 

des canaux de musiques, de films en ligne et des applications pour smartphones en 

langues. 

 

 

                                                           
L’académie de guarani, dénommée « Ava Ñe'e Rerekuá Pave », a été officiellement inaugurée le 5 

novembre 2012 par le gouvernement du Paraguay ; elle se compose de 15 membres dont la tâche 

principale consiste à unifier tous les critères d’usage de la langue guaraní usitée au Paraguay afin 

de normaliser celle-ci. Le Guatemala s’est également doté d’une Académie des langues mayas et le 

Mexique d’un Institut national des langues autochtones. Un processus similaire est en cours en 

Bolivie pour chacune des trente-cinq langues autochtones officiellement reconnues par la 

Constitution ; la création d’un Institut Plurinational des langues et des cultures et d’un institut 

linguistique pour chaque peuple autochtone est notamment prévue. 25 En Bolivie, loi n° 269 du 2 

août 2012 sur les droits et les politiques linguistiques ; en Colombie, loi n° 1381 du 25 janvier 2010 

pour la protection des langues indigènes ; au Guatemala, loi n° 19-2003 du 7 mai 2003 sur les 

langues nationales ; au Mexique, loi du 13 mars 2003 sur les droits linguistiques des peuples 

autochtones ; au Paraguay, loi n° 4251 sur les langues du 29 décembre 2010 ; au Pérou, loi du 6 

août 2001 rendant obligatoire l’enseignement des langues quechua et aymara et loi n° 29735 du 5 

juillet 2011 sur la reconnaissance, la préservation, la promotion et la diffusion des langues 

originaires du Pérou. 26 Sur l’exemple du quechua, voir CORONEL-MOLINA Serafín, « 

Revitalization of Endangered Languages: Quechua in the Andes », Droit et cultures, n° 62, 2011, p. 

105-118 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
170 

Conclusion  

Aujourd’hui, il est de plus en plus question d’industrie culturelle, d’économie 

linguistique et de diplomatie culturelle. Ces notions montrent en elles-mêmes les 

efforts d’investissements et de promotion linguistique. Les États développés le font 

à travers des structures telles que l’Organisation internationale de la 

Francophonie (OIF) pour l’espace francophone, le commonwealth pour les pays qui 

partagent la langue anglaise, l’hispanophonie dans les pays où l’espagnol a le 

statut de langue officielle ou co-officielle, ... Ces organisations internationales ont 

pour objectif de promouvoir les différentes langues, d'encourager leur 

apprentissage, de favoriser leur développement et contribuer à leur rayonnement 

dans le monde. L’expérience de ces langues étrangères montre que leur importance 

ne s’appuie pas que sur les efforts investis pour leur promotion mais aussi et 

surtout sur les valeurs dont elles sont des véhicules. Les langues autochtones, 

réservoirs de connaissances millénaires, par leur résilience, restent des ressources 

de possibilités pour le politique dans les pays sous-développés.  

 

Références bibliographiques 

AFD (Agence Française de Développement), 2006, « Legs colonial et gouvernance 

contemporaine », no13, mars, disponible sur : www.afd-

mali.org/jahia/webdav/site/afd/users/.../public/...de.../ddt13.pdf, consulté le 

24/05/2025 

BOUKARI Ouédraogo, 2014, « Le ‶symbole ″, ce moyen de pression pour parler le 

français au primaire », EDUCATION: Le blog qui rapporte, Critique, Propose, 

disponible sur : https://lemessagerdafrique.mondoblog.org/, consulté le 21/05/2025. 

Convention sur la protection et la promotion de la diversité des expressions 

culturelles, 20 octobre 2005, UNESCO 2440 RTNU 364 (entrée en vigueur : 18 

mars 2007), disponible sur :  https://www.unesco.org/creativity/fr/2005-convention, 

consulté le 15/07/2025.   

DANGOTE COULIBALY Douglas Poutine, 2025, « Du RDA à la ROYAUTE…. 

L’autopsie d’un parti politique en voie de disparition », 08 mai 2018, disponible 

sur : https://www.facebook.com/douglas.poutine.dangoté.coulibaly, consulté le 

12/01/2025. 

Département de l’information des Nations Unies, 2018, « L’instance permanente 

sur les questions autochtones : réussir ensemble », UN, disponible sur : 

https://social.desa.un.org/,consulté le 15/04/2025. 

INSTITUTO NACIONAL DE LENGUAS INDÍGENAS (INALI), 2009, «Catálogo de las 

lenguas indígenas nacionales. Variantes lingüísticas de México con sus 

autodenominaciones y referencias geoestadísticas », INALI. 

https://www.bing.com/search?q=commonwealth&FORM=AWRE
http://www.afd-mali.org/jahia/webdav/site/afd/users/.../public/...de.../ddt13.pdf
http://www.afd-mali.org/jahia/webdav/site/afd/users/.../public/...de.../ddt13.pdf
https://lemessagerdafrique.mondoblog.org/category/education/
https://lemessagerdafrique.mondoblog.org/
https://www.unesco.org/creativity/fr/2005-convention
https://www.facebook.com/douglas.poutine.dangoté.coulibaly
https://social.desa.un.org/,consulté


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
171 

JAURÈS Jean, 2025, « Quelle fut la place du français dans la politique coloniale 

du XIXe siècle ? », Le Figaro, 26 mars 2025, disponible sur : 

https://www.lefigaro.fr/, consulté le 15/04/2025. 

JOUBERT, J-L., 1997, La francophonie, Paris, CLE International. 

 

HOUPHOUËT-BOIGNY Félix, 1978, Anthologie des discours 1946-1978, Abidjan, 

CEDA, vol. 1, pp. 742-743. 

 

SALOMON Dominique, 2006, « Les Nahuas parlent ‶mexicain ! ″ », disponible sur 

:   www.lepetitjournal.com/mexico , consulté le 17/04/2025. 

 

SCOTT Page, 2008, « De nouvelles façons de voir et de penser », Journal USA, 

Volume 13, N0 2, Février, disponible sur : 

http://www.america.gov/publications/ejournals.html, consulté le 07/09/ 2024. 

SIRIEX Paul-Henri, 1986, Houphouët Boigny ou la sagesse africaine, Paris, 

Éditions Nathan.  

TOUGBO Koffi, 2024, « Les langues locales sont gardiennes de l’identité nationale 

et pilier du développement ivoirien », AIP, 12 Juillet 2024, disponible sur : 

https://www.aip.ci/, consulté15/07/2025.   

VERMEREN Patrice, 2004, « Existe-t-il une philosophie latino-américaine ? », 

Journée de la philosophie à l’UNESCO, NO5, disponible sur : 

https://unesdoc.unesco.org/, consulté le 26 /05/2025.  

ZIMMERMANN, K., 2010, « Diglosia y otros usos diferenciados de lenguas y 

variedades en el México del siglo XX: entre el desplazamiento y la revitalización de 

las lenguas indomexicanas », dans R. Barriga Villanueva y P. Martín Butragueño 

(Dirs.), Historia sociolingüística de México, Vol. 2, pp. 881-956. El Colegio de 

México. 

ZUE ELIBIYO Mexcent & SOUMAHO Prisca, 2020, « Le symbole pour la 

transmission et la valorisation des langues nationales dans les écoles primaires au 

Gabon », Akofena, Juin, Vol. 1, no. 3, pp. 123-130. 

 

 

https://www.lefigaro.fr/
http://www.lepetitjournal.com/mexico
http://www.america.gov/publications/ejournals.html
https://www.aip.ci/
https://unesdoc.unesco.org/

