
                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
306 

LES LANGUES AFRICAINES COMME VECTEURS DE 

TRANSMISSION DES VALEURS FÉMINISTES : UNE ANALYSE 

SOCIOLINGUISTIQUE EN CONTEXTE IVOIRIEN 

 

Wotto Léonie Jacqueline DINDJI  

Université Félix Houphouët-Boigny (Côte d’Ivoire) 

dindji29@gmail.com 
Résumé 

Les langues africaines, riches en récits, proverbes et chants, jouent un rôle crucial dans la 

transmission des valeurs culturelles et sociales. Cet article examine comment, dans le 

contexte ivoirien, ces langues servent de vecteurs pour promouvoir des valeurs féministes, 

malgré un cadre socioculturel souvent patriarcal. Elle explore les récits oraux valorisant 

des figures féminines exemplaires, tout en mettant en lumière les contradictions des 

traditions locales qui renforcent parfois les stéréotypes de genre. En s’appuyant sur un 

corpus extrait de textes en contexte local, l’analyse montre la manière dont des initiatives 

contemporaines, notamment dans les campagnes de sensibilisation, les productions 

littéraires et l’usage des médias numériques, réinterprètent les récits traditionnels pour 

défendre les droits des femmes et encourager leur émancipation.  

Mots clés : langues africaines, vecteurs de transmission, valeurs féministes, analyse 

sociolinguistique, contexte ivoirien 

 

Abstract 

African languages, rich in stories, proverbs, and songs, play a crucial role in transmitting 

cultural and social values. This article examines how, in the Ivorian context, these 

languages serve as vehicles for promoting feminist values despite a predominantly 

patriarchal sociocultural framework. It explores oral narratives that highlight exemplary 

female figures while shedding light on the contradictions within local traditions that 

sometimes reinforce gender stereotypes. Based on a corpus of texts from local contexts, the 

analysis demonstrates how contemporary initiatives, particularly in awareness 

campaigns, literary productions, and digital media, reinterpret traditional narratives to 

advocate for women's rights and encourage their empowerment.  

Keywords: African languages, transmission vectors, feminist values, sociolinguistic 

analysis, Ivorian context 

 

Introduction 

La diversité linguistique africaine constitue un trésor culturel inestimable, 

où chaque langue locale agit comme un réceptacle de savoirs, de valeurs et de 

représentations sociales. En tant que piliers identitaires, ces langues ne se limitent 

pas à des moyens de communication : elles façonnent les perceptions du monde, 

transmettent des récits fondateurs et influencent les dynamiques de pouvoir au 

sein des sociétés. La transmission culturelle repose largement sur les langues, 

notamment à travers les contes, proverbes et chants traditionnels, qui incarnent 

les normes et valeurs d’une communauté (J. L. Calvet, 1994, p.21-30 ). 

mailto:dindji29@gmail.com


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
307 

Parallèlement, le féminisme, défini comme une lutte pour l’égalité des genres et 

l’émancipation des femmes, interroge ces structures sociolinguistiques. Si des 

penseurs comme Simone de Beauvoir (1949, p.13) ont conceptualisé l’oppression 

des femmes à travers le prisme de la construction sociale, d’autres, à l’instar de 

Judith Butler (1990, p.25-34), ont mis en avant la performativité du genre, 

théorisant le langage comme un vecteur fondamental du renforcement ou de la 

subversion des normes. Dans le contexte africain, la question se complexifie 

davantage, notamment en raison de l’interaction entre tradition, modernité et 

influences coloniales (J. Kouadio, 2005, p.45). 

Ainsi, dans un contexte ivoirien où cohabitent traditions et mutations 

sociales, il devient nécessaire d’examiner la manière dont les langues locales 

participent à la transmission des valeurs féministes, tout en défiant ou renforçant 

parfois les structures patriarcales. Pour cette étude, notre réflexion prendra appui 

sur un corpus extrait de deux langues ivoiriennes que sont le dioula et le baoulé. 

Le choix de ces deux langues locales se justifie, d’une part, par leur représentativité 

du point de vue numérique et d’autre part, par leur transversalité culturelle dans 

les groupes linguistiques auxquelles elles appartiennent (Mandé et Kwa)1.    

De ce qui précède, les questions suivantes se posent : 

- comment le dioula et le baoulé, dans leur richesse et leur diversité 

sociolinguistique et culturelle, contribuent-ils à la diffusion des valeurs 

féministes en Côte d’Ivoire ? ces langues renforcent-elles les structures 

patriarcales existantes ou offrent-elles des leviers de réinterprétation et 

d’émancipation pour les femmes ? 

Pour répondre à ces interrogations, cette réflexion analyse le rôle des langues 

africaines, notamment le dioula et le baoulé, dans la transmission des valeurs 

féministes et de manière spécifique, il s’agit de : 

- identifier les récits oraux, proverbes et expressions en dioula et baoulé qui 

véhiculent des représentations de la femme et des rapports de genre ; 

- déterminer comment ces éléments linguistiques peuvent soit renforcer, soit 

contester les structures patriarcales ; 

                                                           
1 Selon l’Institut National des Statistiques (INS, 2021) le nombre de locuteurs du baoulé, langue 

parlée en Côte d'Ivoire, est estimé à environ 7 468 290 personnes. C'est la langue maternelle de 

l'ethnie Baoulé, qui représente environ 19,5% de la population ivoirienne, ce qui en fait la langue 

la plus importante du groupe linguistique Kwa et même du pays. 

Quant à la langue Dioula,  en Côte d'Ivoire, le Dioula, elle est parlée par environ 7 millions de 

personnes, dont la majorité l'utilise comme langue seconde dans le commerce et les grandes villes. 

Bien que le Dioula soit la langue maternelle d'environ 17.7% de la population, son rôle 

prépondérant dans les échanges commerciaux et la vie urbaine en fait une des langues les plus 

parlées du pays. On note également une proximité culturelle avec d’autres langues Mandé comme 

le Bambara et le Malinké. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
308 

- analyser les initiatives contemporaines qui réinterprètent ces traditions 

linguistiques pour promouvoir l’égalité des sexes. 

En outre, nous posons comme hypothèse principal que, bien que les langues 

africaines aient historiquement été des vecteurs de transmission de normes 

patriarcales, elles constituent également un terrain fertile pour l’émergence et la 

diffusion de nouvelles représentations égalitaires, notamment à travers des 

réinterprétations modernes des récits traditionnels (D. Koné, 2015, p.11-27). 

Comme hypothèses spécifiques, nous avons : 

- le dioula et le baoulé, dans leur richesse et leur complexité, contribuent à la 

diffusion des valeurs féministes en Côte d’Ivoire ; 

- le dioula et le baoulé offrent des leviers de réinterprétation et 

d’émancipation pour les femmes en Côte d’Ivoire. 

Cette étude s’inscrit dans le cadre théorique d’une approche sociolinguistique, 

mobilisant plusieurs autres courants théoriques. Ainsi, d’une part, la théorie du 

constructivisme social (Berger & Luckmann, 1966, p.51-61), permettra d’analyser 

comment les représentations de genre sont construites et reproduites à travers le 

langage. D’autre part, la notion de performativité du langage, développée par 

Austin (1962, 98-107) et approfondie par Butler (1990, p.25-34), nous amène à 

considérer la langue comme un outil d’action sociale, capable de reproduire ou de 

contester les hiérarchies existantes. Enfin, l’approche du féminisme noir de 

Patricia Hill Collins (1990, 221-238) sur les oppressions systémiques qui 

interagissent pour marginaliser les femmes noires fournit un cadre pour 

comprendre comment le dioula et le baoulé peuvent être mobilisés dans des luttes 

contemporaines pour l’égalité des genres. 

La méthodologie adoptée repose sur une analyse qualitative des récits oraux, 

des chants et des proverbes en dioula et baoulé, couplée à des entretiens semi-

directifs avec des locuteurs natifs, et des militants engagés dans la promotion des 

droits des femmes. Une analyse du discours critique (Fairclough, 1992, p.87-108) 

permettra d’identifier les représentations genrées véhiculées par ces langues et 

d’évaluer leur potentiel émancipateur. 

Quant à la transcription du corpus, elle s’est faite à partir de l’orthographe des 

langues ivoiriennes rédigée par l’Institut des Langues Ivoiriennes (ILA) dont la 

dernière version date de 1996.  

 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
309 

1. Présentation des résultats de la recherche 

Les résultats de cette recherche confirment que les langues africaines, 

notamment le dioula et le baoulé, jouent un rôle central dans la construction et la 

transmission des normes de genre. À travers les proverbes, récits oraux, et 

expressions idiomatiques, elles participent à la reproduction d’un ordre social 

genré, mais offrent également des possibilités de réinterprétation. Cette section 

expose les principales tendances observées, en mettant en lumière les mécanismes 

linguistiques qui renforcent ou contestent les structures patriarcales. 

1.1. Transmission des normes genres : le langage comme outil de 

renforcement des normes patriarcales  

L’oralité  qui   caractérise  les langues africaines  permet  de    transmettre  des  

valeurs  socioculturelles  et  des  structures  sociales. Les proverbes, expressions et 

récits oraux ne sont pas de simples outils linguistiques, mais des vecteurs 

idéologiques influençant la perception des rapports de genre. Comme l’explique P. 

Hountondji (1997, p.109), la philosophie endogène africaine repose largement sur 

la transmission orale des savoirs et des normes sociétales. Cette oralité structure 

donc les représentations de la féminité et de la masculinité et perpétue souvent 

des cadres sociaux rigides. Dans de nombreuses sociétés africaines, les proverbes 

et les contes jouent un rôle clé dans l’apprentissage des rôles genrés dès l’enfance. 

Par exemple, des expressions en dioula comme : 

(1) muso yé kalan té sè  « Une femme n’a pas besoin d’instruction » ou encore « La place 

de la femme est au foyer ». 

Ainsi, dans plusieurs autres traditions africaines, notamment dans le grand 

groupe linguistique Mandingue, ces expressions illustrent une vision patriarcale 

qui relègue la femme à l’espace domestique. O. Oyewumi (1997, p.123-140) critique 

cette naturalisation des rôles genrés en expliquant que certaines constructions du 

genre en Afrique précoloniale n’étaient pas aussi rigides avant l’influence 

occidentale. Pourtant, à travers la répétition de ces proverbes et récits, un cadre 

normatif se cristallise et façonne l’identité sociale des individus. 

De plus, N. Thiong’o (1986, p.4-5) met en avant l’importance du langage dans 

la perpétuation des idéologies, soulignant que la langue ne se limite pas à être un 

simple outil de communication, mais qu’elle véhicule aussi des structures de 

pouvoir. En d’autres termes, les langues africaines ne sont pas seulement des 

réservoirs culturels, mais des dispositifs performatifs qui ancrent les hiérarchies 

sociales, y compris celles qui concernent le genre. Par ailleurs, F. Sow (2018, p. 1-

3) souligne que la perpétuation des normes patriarcales à travers l’oralité 

linguistique est particulièrement visible dans les rites de passage et les cérémonies 

traditionnelles, où des récits sont transmis pour rappeler aux jeunes filles leurs 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
310 

devoirs d’épouses et de mères. Ces pratiques illustrent comment le langage devient 

un outil de contrôle social qui conditionne les comportements et limite 

l’émancipation des femmes (K. Gouin, 2008, p.11). 

Ainsi, bien que les langues africaines soient des témoins de la richesse 

culturelle des sociétés, elles participent également à la reproduction des inégalités 

de genre à travers leurs récits, proverbes et expressions. L’étude de ces 

dynamiques permet d’interroger comment les structures linguistiques peuvent 

être réappropriées pour déconstruire ces normes et ouvrir la voie à des 

représentations plus égalitaires. 

1.2. La langue comme vecteur de la hiérarchisation genrée 

De nombreux proverbes en dioula et en baoulé perpétuent les structures 

patriarcales en assignant des rôles spécifiques aux femmes. Par exemple, 

l’expression dioula  ci-dessous : 

(2) Muso t’a kɛ min « Une femme ne parle pas fort » impose un idéal de discrétion et 

de soumission féminine, limitant ainsi l’expression des femmes dans l’espace 

public.  

Cependant, cette interprétation peut être nuancée. En effet, la discrétion peut 

aussi être perçue dans certaines cultures comme une valeur positive, associée à la 

sagesse, la prudence ou encore à la noblesse. L’exemple du roi africain, qui ne parle 

pas à voix haute en public mais chuchote à l’oreille de son porte-parole, est 

particulièrement éclairant. Ce rituel ne traduit aucunement une soumission du roi 

; au contraire, il souligne le poids de sa parole, qui, rare et maîtrisée, marque 

l'autorité suprême. Ainsi, le silence ou la parole mesurée n'est pas toujours signe 

d'infériorité ou d’effacement. Ce qui distingue cependant le silence du roi de celui 

de la femme dans les proverbes traditionnels, c’est le statut conféré à cette parole 

tue. Si celle du roi est stratégiquement orchestrée pour renforcer son pouvoir, celle 

de la femme semble imposée, et souvent interprétée comme une limitation ou une 

injonction à la réserve. En ce sens, plutôt que de lire l’expression « une femme ne 

parle pas fort » comme une simple injonction morale, il est plus pertinent 

d’interroger ses effets sociaux. Cette norme, intériorisée dès l’enfance, peut générer 

chez certaines femmes une forme d’autocensure ou de complexe, notamment 

lorsqu’il s’agit de prendre la parole dans des contextes publics tels que l’école, les 

réunions ou les espaces professionnels. Le proverbe agit alors comme un 

mécanisme symbolique qui restreint les capacités d’affirmation de soi et participe 

à la reproduction des hiérarchies genrées dans l’espace social. Il en est de même 

en baoulé à travers cet adage en : 

(3) Nanan ya sran, houa, blô fô a fiin o klôman « La femme est un rônier, si elle grandit 

trop, elle finit par se courber » illustre la manière dont les normes culturelles 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
311 

tentent de limiter l’ascension sociale des femmes en imposant un cadre où 

l’ambition féminine est perçue comme une menace à l’ordre établi. 

L’usage quotidien de certaines expressions en dioula et en baoulé contribue 

ainsi à la construction des normes genrées. Comme le souligne P. Alexandre (1967, 

p.58), les proverbes servent à la socialisation des jeunes générations en leur 

inculquant les comportements attendus. Ainsi, l’expression en : 

(4) Muso bɛ so dɔn « La femme est le pilier du foyer » peut sembler valorisante, mais 

elle participe, en réalité, à la naturalisation du rôle domestique des femmes.  

Il en est de même pour l'expression dioula en : 

(5) Bena laba ka a ja muso ja tigɛ wɔrɔ « Tout vieux héros finira par décortiquer 

l’arachide de sa femme » illustre la manière dont la femme est perçue comme une 

récompense pour l'homme après ses efforts, renforçant ainsi une vision patriarcale 

des rapports entre les sexes. 

D’autres expressions proverbiales véhiculent des normes genrées implicites. 

Ainsi dans l’exemple en baoulé en : 

(6) Ahou ni man troh, yé foh klan ni « Une femme sans mari est comme une maison 

sans toit » associe le bien-être féminin à la présence d’un mari, renforçant l’idée 

d’une dépendance structurelle.  

Il en est de même dans l’exemple en : 

(7) N'glê n'glê, ahou ni miè kouè « Une femme est comme une tige de mil, elle doit être 

soutenue » traduit une vision selon laquelle la femme ne saurait évoluer sans 

l’appui d’un homme.  

Enfin, dans cet autre exemple dioula en : 

(8) Muso bla bla, kôkô ni miè « Trop de paroles chez une femme, c'est comme un 

tambour crevé » dévalorise la parole féminine, la rendant inaudible dans l’espace 

public. 

 

1.3. L’ambiguïté des récits et la nécessité d’une réinterprétation féministe 

Les récits traditionnels et les proverbes présentent parfois une forme 

d’ambivalence, en combinant des messages qui, d’une part, renforcent des normes 

genrées restrictives, mais qui, d’autre part, peuvent aussi contenir des éléments 

porteurs d’émancipation. Par exemple, de Soundjata ou l’épopée mandingue de T.N 

Djibril (1960, p.78-92), met en avant des figures féminines fortes comme Sogolon 

Kondé, la mère du héros, dont la sagesse et la résilience jouent un rôle central dans 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
312 

l’histoire. Cependant, ces récits restent souvent ancrés dans une vision où le 

pouvoir féminin s’exerce principalement dans la sphère domestique ou à travers 

l’influence maternelle. 

En outre, dans  un conte baoulé intitulé "La femme et le secret", on assiste à la 

mise en scène d’une femme qui découvre un secret important concernant son 

village. Son mari lui ordonne de garder le silence, mais elle finit par révéler 

l’information, provoquant des troubles. La morale de l’histoire suggère que les 

femmes sont incapables de discrétion et qu’il ne faut pas leur confier des 

informations sensibles, ce qui justifie leur exclusion des prises de décision 

importantes. 

Une approche féministe invite donc à revisiter ces récits pour en extraire des 

valeurs d’égalité et de justice sociale. Comme le propose J. Butler (1990, p.25-34) 

dans sa théorie de la performativité du genre, le langage ne se contente pas de 

refléter la réalité sociale, il la façonne activement. Ainsi, en réinterprétant les 

récits traditionnels sous un prisme féministe, il est possible de déconstruire les 

structures oppressives et de mettre en lumière des modèles féminins alternatifs. 

1.4. Les contraintes culturelles imposées par la langue 

Dans les sociétés traditionnelles ivoiriennes, les proverbes reflètent une 

organisation sociale où la répartition des rôles entre les sexes est fortement 

hiérarchisée. L’adage baoulé en : 

(9) Ahou ni man troh, yé foh klan ni « Une femme sans mari est comme une maison 

sans toit » renforce l’idée que le statut social des femmes est intrinsèquement lié à 

leur relation avec les hommes.  

Cependant, certaines expressions permettent une lecture plus nuancée et 

ouverte à la réinterprétation. L’écrivaine ivoirienne V. Tadjo (2005, p.12-25), 

dans Reine Pokou (2005), explore la figure de Pokou, une reine baoulé qui défie les 

normes de son époque en prenant des décisions politiques et stratégiques. Son récit 

s’inscrit dans une volonté de donner aux femmes une voix et une place dans 

l’histoire, en opposition aux structures linguistiques qui les cantonnent à des rôles 

secondaires. 

Les langues africaines, en tant que véhicules de transmission des normes 

sociales, jouent un rôle crucial dans la perpétuation des inégalités de genre. 

Toutefois, une lecture critique et féministe des récits oraux et des proverbes permet 

d’identifier des espaces de résistance et de redéfinition des rôles genrés. Comme 

l’affirme A. Mbembe (2000, p.12), la culture est un champ de bataille où se 

négocient sans cesse les rapports de pouvoir. La réinterprétation des traditions 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
313 

linguistiques africaines peut ainsi devenir un levier puissant pour promouvoir 

l’égalité des sexes et remettre en question les structures patriarcales établies. 

2. La Valorisation de la femme : une linguistique féministe 

Cette section explore la manière don’t le langage peut devenir un outil 

d’émancipation en valorisant les expériences, les récits et les voix des femmes, dans 

une perspective féministe. 

2.1. Les proverbes et expressions pour une intégration linguistique 

féminine 

Les proverbes et expressions en dioula et en baoulé reflètent souvent des 

représentations genrées, où la femme occupe des rôles subordonnés. Toutefois, bien 

que rares, certains proverbes valorisent la femme, en soulignant son pouvoir et son 

importance dans la société. Par exemple, le proverbe dioula en : 

(10) Cɛba kɔrɔ ɲuma᷈ bena laba ka a ja muso ja tigɛ wɔrɔ « Tout vieux héros finira 

par décortiquer l’arachide de sa femme ». 

Cet énoncé suggère une interdépendance entre hommes et femmes, où l’homme, 

après ses victoires, reconnaît l’importance de sa compagne. Ce proverbe peut être 

interprété comme une reconnaissance symbolique du rôle central de la femme dans 

l’économie domestique et la structuration des rapports de genre. D'autres 

expressions en dioula, telles que : 

(11) mùsò dáfání « femme forte » ou encore muso kotigi « femme leader », 

témoignent de l’existence d’un vocabulaire valorisant la place des femmes.  

Ces termes révèlent que les sociétés dioulas reconnaissent, bien que de manière 

moins prépondérante, la capacité des femmes à occuper des rôles de leadership et 

à incarner la force et l’indépendance.  

En baoulé, l’expression en (12) Blakasse qui peut se traduire en français « vas-

y, tu peux le faire, tu ne vas pas rester là en tant que femme » est également un 

encouragement à la réussite et à la détermination, offrant un contrepoint aux 

expressions plus restrictives sur les femmes. Une autre expression en baoulé, (13) 

Djuedjuessi, désigne « une femme vaillante, et est même utilisée comme prénom 

féminin parmi les Baoulés », ce qui témoigne d’une valorisation de la force féminine 

dans cette communauté.  

Par ailleurs, les récits traditionnels, bien qu’ils présentent souvent la femme 

dans des rôles subalternes, comportent aussi des représentations de femmes fortes 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
314 

et actives, offrant ainsi une vision alternative de la place des femmes dans la 

société. Il en est de même pour l’expression en : 

(14) Aglé kô kôyê bé kouma, bé fô kô yé blô, qui se traduit en français « une femme avec 

une vision construit un foyer, une famille et une nation ». 

Des expressions et proverbes supplémentaires renforcent l’image d’une femme 

puissante et courageuse dans la tradition orale ivoirienne. L'expression dioula en 

(15) Muso barikaman « femme qui a du courage » et (16) Muso fari « femme 

puissante, qui a le pouvoir » véhiculent une image de la femme non seulement 

forte, mais aussi dotée de pouvoir, ce qui rompt avec l’idée de soumission qui 

prévaut dans d’autres expressions. Ces proverbes résonnent avec les conceptions 

féministes du genre, où la femme est perçue non pas seulement comme un être 

soumis, mais comme une personne capable de prendre le contrôle de son destin et 

de participer activement à la vie sociale et politique de la communauté. 

2.2. Les récits oraux valorisant des figures féminines fortes 

Les récits oraux traditionnels, bien que souvent centrés sur des figures 

masculines, mettent également en lumière des héroïnes courageuses, stratèges et 

résilientes, qui sont des symboles de leadership et de sagesse. Ces récits 

permettent de déconstruire la représentation de la femme comme subalterne et de 

la repositionner comme actrice centrale dans l’organisation sociale.  

Un exemple emblématique de cette valorisation de la femme dans les récits 

oraux est l’histoire de la reine Abla Pokou, une figure centrale de l’histoire du 

peuple Baoulé. Selon la tradition, Abla Pokou fit preuve d’un grand courage et 

d’une capacité de sacrifice lorsqu’elle prit la décision de conduire son peuple à 

travers un fleuve, malgré les difficultés, pour échapper à la guerre. Son histoire, 

qui se transmet à travers les chants et récits des griots, incarne une vision forte de 

la femme, capable de leadership et de décisions stratégiques. Dans ce sens, 

l’historien et anthropologue P. Alexandre (1967, p.77-79) explique que les récits de 

telles figures féminines servent à la construction d’un modèle de pouvoir alternatif, 

où la femme, bien que rarement au centre des récits, occupe un rôle fondamental 

de médiatrice et de fondatrice. 

Les travaux de D. Ekpo (2005, p.45-61) soulignent que les récits historiques et 

mythiques en Afrique ont pour fonction de produire des modèles culturels et 

politiques, souvent réinterprétés dans des contextes contemporains. Les figures 

féminines, telles que celles des contes baoulés, jouent un rôle crucial dans la 

structuration de l’identité collective et la transmission des valeurs. Ces figures 

symbolisent la sagesse, le courage et l’intégrité morale, contribuant ainsi à la 

revalorisation de la femme dans la tradition orale. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
315 

En effet, des chants initiatiques et des récits de transmission, en dioula et en 

baoulé, célèbrent la sagesse et le pouvoir des femmes. Ces récits contiennent des 

images de femmes qui exercent un pouvoir indirect mais essentiel dans la cohésion 

sociale. Comme le note en (17) N. Thiong’o (1986, p.15-16) dans Decolonising the 

Mind, la langue est un outil de résistance et de création de nouvelles significations. 

Les groupes dominés, y compris les femmes, peuvent se réapproprier leur propre 

narration en réinterprétant ces récits sous un prisme féministe. 

Les proverbes et récits mettant en avant des femmes fortes permettent ainsi 

de redéfinir la place des femmes dans ces sociétés. Ils illustrent le rôle fondamental 

des femmes dans l'équilibre et le bien-être des communautés, tout en soulignant 

leur potentiel d'agir et de changer les dynamiques sociales. Ces figures féminines 

fortes, que ce soit dans les proverbes ou les récits, offrent une alternative aux 

stéréotypes genrés traditionnels et montrent que la femme peut être une actrice 

incontournable du changement social. 

2.3. L’émergence de nouvelles narrations féministes  

Les récits traditionnels et les chansons populaires en langues africaines ont 

longtemps été utilisés pour véhiculer des valeurs patriarcales. Toutefois, de plus 

en plus, des artistes et militantes féministes réinterprètent ces formes de narration 

pour promouvoir de nouveaux modèles de féminité qui défient les normes sexistes. 

Une des illustrations les plus célèbres de cette réinterprétation se trouve dans la 

chanson Moussolou de Salif Keïta. Cette chanson, qui signifie "Les femmes", 

célèbre la dignité, la force et l'émancipation des femmes, tout en mettant en 

lumière leur rôle central dans la société. Dans un contexte où la musique était 

traditionnellement dominée par des voix masculines, Salif Keïta a ainsi utilisé sa 

notoriété pour donner une voix à des récits féminins valorisants. 

Les chants traditionnels, souvent portés par des femmes, jouent un rôle 

fondamental dans les sociétés africaines en tant que moyens d’expression 

collective. Dans des contextes de luttes pour les droits des femmes, ces chants 

deviennent des outils puissants de mobilisation pour l’égalité des genres. Par 

exemple, les femmes ivoiriennes ont utilisé la chanson comme outil de protestation 

lors des mouvements sociaux des années 1990. La chanson "Femmes, unissons-

nous" de la chanteuse Aïcha Koné est un exemple frappant d'un tel engagement. 

Elle appelle à l’unité des femmes dans la lutte contre les inégalités, en mettant 

l’accent sur la solidarité et l’autonomisation des femmes. Ce genre de chanson fait 

office de réappropriation des formes culturelles traditionnelles tout en les adaptant 

à des causes contemporaines. 

 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
316 

2.3.1. Les récits féministes dans les œuvres de Véronique Tadjo, Ami Sidibe, 

et Koffi Kwahulé 

Les récits traditionnels en Afrique ont longtemps joué un rôle clé dans la 

transmission des normes sociales et des rapports de genre. Cependant, des 

écrivains et écrivaines contemporaines, notamment en Côte d'Ivoire, 

réinterprètent ces récits pour promouvoir des modèles féminins nouveaux, forts et 

égalitaires. Ces auteurs revisitent l’histoire, les mythes et les contes populaires 

pour transformer l’image de la femme dans la société. 

2.3.1.1. Véronique Tadjo : Reine Pokou (2005) 

Dans Reine Pokou, l’histoire de la reine baoulé Pokou, qui sacrifie son fils 

unique pour sauver son peuple, illustre un modèle féminin de leadership et de 

courage. Ce roman présente une figure féminine dont la décision d'exiler son propre 

fils pour la survie de la communauté souligne à la fois la complexité et la force de 

la féminité dans des situations de crise. L’une des scènes clés du livre est lorsqu’elle 

prend la décision de sacrifier son fils, ce qui est une manifestation de son autorité 

et de son sens du sacrifice pour le bien commun : « Elle regarda son fils, le cœur 

serré. Elle savait qu’elle venait de prendre la décision la plus difficile de sa vie. Le 

destin du peuple baoulé dépendait de son choix, et elle se sentait prête à tout 

sacrifier pour lui assurer un avenir » (Tadjo, Reine Pokou, 2005). 

Cette scène illustre le leadership féministe de Pokou, un leadership fondé 

sur la sagesse, la stratégie et la prise de décision autonome. Elle est un modèle de 

femme qui, loin de se limiter aux rôles traditionnels, prend en charge le destin de 

son peuple. 

2.3.1.2. Ami Sidibé : Femmes du Mandingue 

A. Sidibé (2002, P.37-45) dans son ouvrage Femmes du Mandingue, réécrit 

des contes traditionnels pour introduire des figures féminines puissantes, 

stratèges et résilientes. Sidibé s'inspire des récits oraux et des mythes mandingues 

pour créer des personnages féminins qui ne sont pas seulement des 

accompagnatrices des héros masculins, mais des actrices principales du 

changement social. Dans l'un de ses récits, une femme nommée Djeneba, par sa 

ruse et son intelligence, sauve son village de l'attaque d'un ennemi :  

Djeneba n'était pas une simple épouse, elle était la conseillère du roi. Son esprit 

aiguisé et sa stratégie sauveraient le village des griffes de l'ennemi. Elle 

ordonna que l'on creuse un fossé et place des pieux à chaque coin du village. 

L'ennemi s'y briserait comme une vague contre les rochers. (Sidibe, Femmes 

du Mandingue, p. 143) 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
317 

Djeneba incarne l'intelligence féminine, l'autonomie et la capacité de 

leadership, des qualités souvent attribuées aux hommes dans les récits 

traditionnels. Elle réécrit ainsi les rôles féminins en les montrant comme des 

personnages moteurs dans l’histoire. 

2.3.1.3. Koffi Kwahulé : Le Gardien de la mer 

Dans son œuvre Le Gardien de la mer, K. Kwahulé met en scène des 

personnages féminins qui défient les attentes sociales. L'un des personnages 

principaux, une jeune femme nommée Awa, se bat pour sa survie et pour l’égalité 

dans une société patriarcale. Dans une scène clé, Awa prend la parole dans un 

débat public, défiant les hommes qui, jusqu’alors, avaient été les seuls à pouvoir 

parler : 

Awa se leva. Tous les regards se tournèrent vers elle. D'une voix calme mais 

ferme, elle déclara : 'Je ne suis pas ici pour répondre à vos accusations, mais 

pour rappeler que la mer appartient à ceux qui osent affronter ses vagues, et 

non à ceux qui se contentent de regarder de loin. (Kwahulé, Le Gardien de la 

mer, p. 67) 

Ce passage met en avant une femme qui, par sa détermination et son autorité, 

défie l’ordre établi et prend la parole dans un espace public, une démarche 

révolutionnaire dans un contexte dominé par les hommes. 

3. Analyse et interprétation des résultats 

Dans cette partie, nous analysons les résultats obtenus afin de comprendre 

comment le langage, les récits et les pratiques culturelles contribuent à la 

transmission ou à la remise en question des normes de genre. 

3.1. L’ambivalence des langues africaines dans la construction des 

rapports de genre : L’analyse critique des discours en dioula et baoulé 

Les langues africaines, comme le dioula et le baoulé, jouent un rôle crucial dans 

la construction et la reproduction des rapports de genre au sein des communautés 

locales. Si certaines expressions renforcent les stéréotypes patriarcaux, d’autres 

offrent des espaces de contestation et de réappropriation. L’analyse du discours 

met en lumière l’ambivalence des termes utilisés pour désigner les femmes, qui 

peuvent à la fois les valoriser et les marginaliser, selon les contextes d’usage et les 

interprétations sociales. Un exemple de cette ambivalence se trouve dans 

l’expression dioula en (18) muso cɛlama « femme garçon ». Cette appellation, qui 

pourrait être perçue comme une forme de transgression des normes de genre, 

renvoie à une femme qui adopte des comportements considérés comme "masculins" 

ou atypiques, ce qui crée un espace de résistance contre les attentes sociales. 

Toutefois, dans d'autres contextes, cette expression peut également être 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
318 

interprétée négativement, la femme "garçon" étant vue comme une déviance par 

rapport à l'ordre traditionnel des genres. Cette tension entre résistance et 

marginalisation reflète les dynamiques de pouvoir et les rôles genrés imposés par 

la société. 

Un autre exemple pertinent de cette valorisation de la force féminine se 

retrouve dans le proverbe baoulé en : 

(19) Aglé bè yé a bè gnran oua, bé yé a bè foua, qui se traduit par : « Une femme 

forte ne se plaint pas, elle agit ». Ce proverbe illustre l'idéal de la femme 

courageuse et résiliente, qui ne s'attarde pas sur ses déboires mais cherche 

activement des solutions. Il met en avant une représentation de la femme comme 

actrice de sa propre existence, capable de faire face aux difficultés sans 

s'abandonner à la lamentation. Ainsi, si certaines expressions peuvent sembler 

enfermer les femmes dans des rôles figés, d'autres, à l'instar de ce proverbe, 

réhabilitent une image positive de la féminité en insistant sur l'autonomie et la 

détermination. 

Les discours autour de ces termes s’inscrivent également dans une hiérarchie 

sociale où les femmes sont souvent cantonnées à des rôles subalternes. Cependant, 

cette hiérarchie est constamment remise en question par des figures féminines 

fortes qui, à travers leur langage, cherchent à redéfinir leur place dans la société. 

Des auteurs ivoiriens comme Véronique, T. A. Agbessi (2006, p.82-94) et G. 

Kouadio (2008, p.103-110) ont étudié comment ces termes, tout en conservant 

parfois une connotation subordonnée, offrent aussi des possibilités de 

réinterprétation par les femmes elles-mêmes pour revendiquer leur autonomie et 

leur pouvoir. 

3.2. Les réappropriations linguistiques dans les luttes féministes 

contemporaines : les langues comme outils d’émancipation et de 

contestation  

Les mouvements féministes en Côte d’Ivoire adoptent des stratégies 

linguistiques pour reformuler les récits traditionnels et promouvoir un discours 

égalitaire. Bien que les proverbes et expressions en dioula et baoulé perpétuent 

souvent des structures patriarcales, certains d'entre eux offrent des possibilités de 

relecture, permettant de valoriser la force et la résilience des femmes tout en 

mettant en lumière leur rôle central dans la société. 

Le proverbe dioula en (20) Cɛba kɔrɔ ɲuma᷈ bena laba ka a ja muso ja tigɛ wɔrɔ « 

Tout vieux héros finira par décortiquer l’arachide de sa femme » est 

particulièrement pertinent. Ce proverbe suggère une interdépendance entre 

hommes et femmes, mettant en avant l’idée que, malgré une hiérarchie sociale 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
319 

apparente, l’homme finit toujours par dépendre du travail et du soutien de la 

femme. Cette reconnaissance implicite du rôle fondamental des femmes dans le 

fonctionnement du foyer et de la société s’inscrit dans l’analyse d’Ifi Amadiume 

(1987), qui montre que certaines structures linguistiques africaines laissent 

entrevoir des dynamiques de pouvoir féminin, tout en nuançant les rapports de 

domination. 

En baoulé, le terme Djuedjuessi (item 13) désigne une femme vaillante. Il est 

fréquemment utilisé comme prénom féminin, mettant en valeur des qualités de 

courage et de résilience. Cependant, cette appellation a également une connotation 

ambiguë, car Djuedjuessi peut aussi désigner une femme (21) "were were" (têtue) 

en raison de son enthousiasme excessif. Cette connotation péjorative, bien que 

présente dans le regard social, n’est pas perçue négativement par les femmes elles-

mêmes, qui revendiquent cet enthousiasme comme une forme d’affirmation de leur 

volonté et de leur énergie. Selon l’analyse de B. Koffi (2006, p.91-98), chercheuse 

ivoirienne en sociolinguistique, cette dualité de signification reflète les tensions 

entre les valeurs traditionnelles et les aspirations féministes contemporaines. 

L’expression (22) Blakasse, qui signifie « vas-y, tu peux le faire, tu ne vas pas 

rester là en tant que femme », témoigne de l'encouragement à l'action et à 

l’initiative féminine. Elle va à l'encontre de l’image traditionnelle de la femme 

passive et soumise, en favorisant une vision plus active et protagoniste. Amadou 

Konaté (2012), dans son étude sur les mouvements féministes en Afrique de 

l’Ouest, met en lumière l’importance de telles expressions comme moyens 

d’émancipation. Elles redéfinissent la place des femmes dans la société en les 

inscrivant dans des espaces d’action sociale et politique. 

D’un point de vue sociolinguistique, ces réappropriations linguistiques 

illustrent la flexibilité des catégories de genre dans les cultures africaines. Comme 

le souligne O. Oyewumi (1997, p.123), le statut social d’un individu n’est pas 

uniquement défini par son sexe biologique, mais par ses actions et ses réalisations. 

Les mouvements féministes contemporains en Côte d’Ivoire exploitent cette 

flexibilité pour défier les normes dominantes et revaloriser les rôles des femmes à 

travers la langue. 

Par ailleurs, les initiatives éducatives ont recours aux contes revisités en 

langues locales pour déconstruire les stéréotypes de genre et promouvoir 

l’émancipation des femmes. Kwame N’Guessan (2006), dans ses recherches sur les 

récits traditionnels ivoiriens, montre comment les contes peuvent être 

réinterprétés pour incarner des modèles féminins plus égalitaires. Dans ce cadre, 

les autrices et militantes utilisent la langue pour engager un dialogue entre le 

passé et le présent, tout en valorisant des figures féminines actives et résistantes, 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
320 

comme l’illustre l’histoire de la reine Abla Pokou, héroïne baoulé qui symbolise la 

force, la stratégie et le sacrifice. 

Ainsi, les réappropriations linguistiques constituent un outil puissant pour les 

mouvements féministes ivoiriens. Elles permettent non seulement de revaloriser 

les rôles des femmes, mais aussi de subvertir des proverbes oppressifs pour leur 

attribuer une nouvelle signification. Par exemple, (23) Muso bɛ so dɔn « La femme 

est le pilier du foyer » peut être interprété différemment pour souligner non 

seulement le rôle domestique, mais aussi l’importance politique et économique des 

femmes dans la société contemporaine. F. Kaba (2014, p.64-77) a démontré dans 

ses recherches que la revalorisation de ces proverbes participe à une réinvention 

des rapports de genre en Afrique, où la langue devient un levier de transformation 

sociale. 

3.3. L’importance de la contextualisation des luttes féministes en Côte 

d’Ivoire : la nécessité d’un ancrage culturel et linguistique 

Dans le cadre des luttes féministes contemporaines en Côte d'Ivoire, l’ancrage 

culturel et linguistique local est essentiel pour garantir la pertinence et l’efficacité 

des discours égalitaires. Comme le souligne O. Oyewumi (1997, p.30) dans The 

Invention of Women, les rapports de genre ne peuvent être dissociés des structures 

socioculturelles et des contextes linguistiques spécifiques. Les catégories de genre 

ne sont pas universelles mais socialement construites et doivent être analysées 

dans leur cadre endogène. 

Ainsi, les mouvements féministes ivoiriens doivent interroger la charge 

idéologique des proverbes, expressions et récits oraux qui façonnent la perception 

de la place des femmes dans la société. F. Sow (2018, p.55-63) rappelle que les 

traditions orales en Afrique véhiculent à la fois des injonctions patriarcales et des 

récits valorisant des figures féminines puissantes. La contextualisation des luttes 

implique donc une démarche de réappropriation : il ne s’agit pas seulement de 

rejeter certaines normes, mais de redécouvrir et mettre en avant des éléments du 

patrimoine linguistique qui légitiment l’émancipation des femmes. Par exemple, 

des expressions dioula en (24) comme muso fari, qui désigne une femme puissante, 

peuvent être mobilisées pour contrer des discours réduisant les femmes à des rôles 

subalternes. N Thiong’o (1986, p.15-16) insiste sur le fait que la langue est un 

terrain de résistance, affirmant que la décolonisation passe par une réhabilitation 

des langues africaines dans des discours politiques et sociaux. Dans cette 

perspective, il devient fondamental d’adapter les revendications féministes aux 

référents culturels et linguistiques locaux afin qu’elles résonnent avec les réalités 

quotidiennes des populations. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
321 

De plus, la place des médias et des campagnes de sensibilisation en langues 

locales est primordiale. M.-A. Hélie-Lucas (1995, p.28-35) souligne l’importance de 

stratégies discursives adaptées aux spécificités culturelles pour éviter une 

perception des luttes féministes comme un agenda exogène. En Côte d’Ivoire, 

l’usage du baoulé, du dioula ou du bété dans les mobilisations féministes permet 

non seulement de toucher un public plus large, mais aussi de légitimer ces 

revendications au sein du tissu social. En définitive, la lutte féministe en Côte 

d’Ivoire ne peut se faire sans une réflexion sur le langage et les récits traditionnels. 

Transformer les éléments du patrimoine linguistique en instruments de 

contestation est une stratégie essentielle pour garantir une appropriation locale 

des revendications égalitaires et assurer une évolution durable des mentalités. 

3.4. Vers une relecture critique des proverbes : un levier pour le féminisme 

africain ? 

Les proverbes et expressions en dioula et baoulé, souvent perçus comme des 

reflets de la sagesse populaire, ont une double fonction : ils servent à préserver les 

traditions mais aussi à façonner les perceptions sociales des rôles féminins. 

Cependant, leur potentiel pour véhiculer des discours d’émancipation reste sous-

exploité. B. Hooks (1984, p.19), dans Feminist Theory: From Margin to Center, 

défend la nécessité de revisiter le langage patriarcal pour en faire un outil de 

libération. Du coup, la langue devient non seulement un espace de résistance, mais 

aussi une plateforme pour réécrire les récits sociaux, en particulier ceux qui 

concernent la place des femmes. 

Ainsi, les expressions courantes, telles que (25) Muso bɛ so dɔn « La femme est 

le pilier du foyer », qui renvoient traditionnellement à un rôle domestique, peuvent 

être réinterprétées comme une valorisation de la force et de la stabilité des femmes, 

mais aussi de leur capacité à structurer l’ensemble du tissu social, économique et 

politique. La relecture féministe de cette expression permet de contester la vision 

réductrice de la femme et d'en souligner la centralité dans la vie sociale. Ce 

processus rejoint l'analyse de I. Amadiume (1987, p.5) dans Male Daughters, 

Female Husbands, qui met en évidence les structures sociales flexibles dans les 

sociétés africaines, où le statut des individus peut être défini par leurs réalisations 

et non par leur genre. 

3.5. La réappropriation des symboles féminins et le potentiel de résistance 

des proverbes 

Par ailleurs, des expressions telles que (26) Muso barikaman « femme 

courageuse » ou Muso fari « femme puissante » témoignent de la reconnaissance 

des qualités de résilience et de leadership féminin dans les cultures locales. 

Cependant, une tension existe dans certaines utilisations de ces 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
322 

termes. Djuedjuessi « femme vaillante » en baoulé, par exemple, peut aussi être 

perçu de manière ambivalente, comme désignant une femme "têtue" (ou "were 

were"), une caractéristique qui, bien qu'encouragée dans le discours féministe, peut 

être dévalorisée dans les structures sociales traditionnelles. Les femmes, 

cependant, récupèrent cette image pour en faire une marque d'affirmation de leur 

autonomie et de leur force. 

B. Koffi (2006, p.91-98) dans La femme ivoirienne et le discours aborde cette 

ambivalence en soulignant la manière dont les femmes s'approprient ces termes et 

les retournent contre des normes de soumission. La chercheuse explique que ces 

termes, au lieu d'être perçus comme dévalorisants, deviennent des outils de 

résistance en permettant aux femmes de revendiquer leur autonomie et leur 

énergie. 

3.6. Une réévaluation stratégique du langage et des valeurs culturelles 

L’un des éléments clés dans l’évolution des luttes féministes en Côte d'Ivoire 

réside dans la capacité des mouvements féministes à revaloriser les proverbes et 

expressions culturelles tout en y insérant des lectures féministes. La 

réappropriation de ces expressions sert à remettre en question la structure 

patriarcale de la société tout en honorant les figures féminines historiques et 

contemporaines. Dans ce sens, la figure de la reine Abla Pokou, héroïne baoulé, 

incarne la résistance, le leadership et le sacrifice. En revisitant l’histoire de cette 

figure légendaire à travers des récits modernes, les autrices et militantes 

féministes ivoiriennes inscrivent la lutte féministe dans un cadre historique et 

culturel spécifique, permettant ainsi à la population de se reconnecter à des 

modèles féminins authentiques et puissants. 

3.7. Les initiatives éducatives et les contes revisités : media numériques 

et campagnes de sensibilisation 

L’intégration des récits traditionnels dans les luttes féministes en Côte d’Ivoire 

constitue une stratégie clé pour déconstruire les stéréotypes de genre et 

promouvoir une vision plus égalitaire de la société. En mobilisant des formes 

narratives profondément ancrées dans la culture locale, les militantes féministes 

rendent leurs discours plus accessibles et légitimes aux yeux des communautés. 

K. N’Guessan (2006, p.72-80), dans Les contes et les récits traditionnels comme 

outils de transformation sociale en Côte d’Ivoire, montre que la réécriture des 

contes en langues locales permet de modifier les représentations genrées et 

d’introduire des figures féminines autonomes et actives. Par exemple, certaines 

versions contemporaines du conte de la reine Abla Pokou ne se limitent plus à 

l’image d’une femme contrainte au sacrifice, mais insistent davantage sur ses 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
323 

compétences stratégiques et son intelligence politique (N’Guessan, 2006). De 

même, des récits mettant en scène des personnages féminins traditionnellement 

cantonnés à des rôles de mères ou d’épouses sont transformés pour valoriser leur 

résilience et leur capacité à diriger. 

Le numérique joue également un rôle majeur dans la diffusion de ces nouvelles 

narrations. Des plateformes comme Bôrô Fanga, un site dédié aux récits oraux et 

à la culture mandingue, proposent des contes traditionnels sous une perspective 

critique. Des podcasts ivoiriens, tels que "Femme et Tradition", revisitent des 

légendes et des proverbes en analysant leur impact sur la perception des rôles de 

genre. 

Par ailleurs, la publication d’anthologies revisitant les récits traditionnels 

contribue à leur réinterprétation féministe. Voix de femmes : Contes et récits 

d’Afrique (Koné, 2015, p.11-27) rassemble des histoires mettant en avant des 

héroïnes résilientes et indépendantes. Ces initiatives rejoignent les travaux d’O. 

Oyewumi dans The Invention of Women (1997, p91),  qui soulignent comment les 

langues et récits africains peuvent être réinterprétés pour refléter des valeurs 

égalitaires. 

En définitive, l’usage des contes revisités dans les luttes féministes en Côte 

d’Ivoire témoigne d’une volonté de transformation sociale ancrée dans le 

patrimoine culturel. En adaptant ces récits et en les diffusant via des plateformes 

modernes, les militantes redéfinissent les normes de genre et participent à 

l’émancipation des femmes à travers des outils à la fois traditionnels et 

contemporains. 

Conclusion  

L’analyse des langues africaines comme vecteurs de transmission des 

valeurs féministes révèle une dualité entre préservation des normes et potentiels 

émancipateurs. Les résultats montrent que le dioula et le baoulé sont à la fois des 

véhicules de normes patriarcales et des espaces où se déploient des stratégies de 

contestation et de réinterprétation des rôles féminins. Grâce à l’analyse des récits 

oraux, des proverbes et des initiatives contemporaines, cette étude a démontré que 

le langage peut être un outil puissant de transformation sociale. La démarche 

adoptée, s’appuyant sur une analyse sociolinguistique critique et sur les théories 

du constructivisme social et de la performativité du langage, a permis de mettre 

en lumière comment les langues africaines peuvent devenir des leviers de 

promotion de l’égalité des sexes. En réponse à la problématique initiale, cette étude 

a permis de confirmer que les langues locales, notamment le dioula et le baoulé, 

jouent un rôle crucial dans la transmission des valeurs féministes en Côte d'Ivoire. 

À travers l’analyse des récits oraux, des proverbes, des chants traditionnels et des 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
324 

expressions, nous avons démontré que ces langues ne sont pas seulement des 

réceptacles de normes patriarcales, mais aussi des vecteurs potentiels 

d’émancipation et de reconfiguration des rapports de genre. 

L’hypothèse formulée, selon laquelle les langues africaines, bien 

qu'historiquement associées à la transmission de valeurs patriarcales, pourraient 

également offrir des leviers pour l’émergence de nouvelles représentations 

égalitaires, a été vérifiée. Les résultats ont montré que, tout en préservant certains 

stéréotypes traditionnels, les langues dioula et baoulé recèlent une richesse 

lexicale permettant la valorisation de figures féminines fortes et leaders.  

À travers les récits populaires et les proverbes, bien que certains continuent 

de promouvoir une vision patriarcale des rapports de genre, d'autres, plus rares 

mais significatifs, introduisent des éléments de renversement, valorisant les 

femmes dans des rôles de pouvoir et de responsabilité. Ainsi, cette étude a répondu 

aux questions posées en début de recherche : les langues locales comme le dioula 

et le baoulé ne se contentent pas de renforcer les structures patriarcales, elles 

détiennent un potentiel de transformation sociale. Elles permettent à la fois la 

préservation de traditions et l’émergence de nouvelles perspectives sur le rôle des 

femmes dans la société, contribuant ainsi à la diffusion des valeurs féministes. De 

plus, ces langues offrent des espaces où s’expriment des pratiques et des discours 

alternatifs qui, tout en puisant dans le passé, contribuent à la réinterprétation des 

rapports de genre dans la société ivoirienne contemporaine. L’objectif de cette 

recherche, qui était d’identifier les récits et expressions véhiculant des 

représentations de la femme et d’évaluer leur potentiel émancipateur, a ainsi été 

atteint. Nous avons pu démontrer que la langue, loin d’être un simple moyen de 

communication, est un instrument puissant dans la construction des identités et 

des rapports sociaux. L’approche sociolinguistique adoptée, en s’appuyant sur les 

théories du constructivisme social (Berger & Luckmann, 1966, p.49-61) et de la 

performativité du langage (Butler, 1990, p.25-34), a permis d’éclairer les processus 

par lesquels les langues africaines peuvent être réappropriées pour promouvoir 

l’égalité des sexes. 

Dans une perspective future, il serait pertinent d’élargir cette étude à 

d’autres langues africaines, en particulier celles de cultures où les rapports de 

genre diffèrent de ceux observés en Côte d'Ivoire. Une étude comparative sur la 

réception des discours féministes dans les contextes rural et urbain, notamment 

dans les zones où les traditions sont encore fortement ancrées, enrichirait cette 

réflexion. En outre, l’intégration systématique des langues locales dans l’éducation 

et les politiques publiques demeure un enjeu majeur pour garantir que ces langues 

puissent jouer un rôle central dans la promotion des droits des femmes et dans 

l’émancipation des femmes en général. Ainsi, comme le soulignent plusieurs 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
325 

théoriciens du langage et de l’identité, « les langues sont la clé pour ouvrir les 

portes de la liberté » (N. w. Thiong'o, 1986, p.17).  

Références Bibliographiques 

AGBESSI Victoire Thérèse Adjobi, (2006). La femme ivoirienne et le discours : 

Représentations, identité et société. L'Harmattan. 

ALEXANDRE Pierre, 1967, Langage et pensée en Afrique noire, Paris : Présence 

Africaine. 

AMADIUME Ifi, 1987. Male Daughters, Female Husbands: Gender and Sex in an 

African Society, Zed Books. 

AUSTIN John Langshaw, How to Do Things with Words. Edited by James Opie 

Urmson and Marina Sbisà. Oxford: Clarendon Press, 1962. 

BELL Hooks, 1984, Feminist Theory : From Margin to Center, South End Press. 

BERGER Peter, LUCKMANN Thomas, 1966, The Social Construction of Reality: 

A Treatise in the Sociology of Knowledge, Anchor Books. 

BORO FANGA. (s.d.). Plateforme de récits oraux et culture mandingue. Disponible 

sur [site officiel de Bôrô Fanga] 

BUTLER Judith, 1990, Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, 

Routledge. 

CALVET Louis Jean, 1994, Les politiques linguistiques, Presses Universitaires de 

France. 

COLLINS Patricia Hill, Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and 

the Politics of Empowerment. Boston: Unwin Hyman, 1990. 

DE BEAUVOIR Simone, 1949, Le Deuxième Sexe, Gallimard. 

EKPO David, 2005, Figures et configurations du politique en Afrique. Cahiers 

d’études africaines, 45(178–179), 45–61. 

DJIBRIL Tamsir Niane, 1960, Soundjata ou l’épopée mandingue. Dans P. 

Alexandre (Ed.), Langage et pensée en Afrique noire (pp. 78–92). Paris : Présence 

Africaine. 

JOHN Langshaw Austin, 1962, How to Do Things with Words. Oxford University 

Press. 

NIANE Djibril Tamsir, 1960, Soundjata ou l’épopée mandingue. Paris: Présence 

Africaine. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
326 

FAIRCLOUGH Norman, 1992, Discourse and Social Change, Polity Press. 

GOUIN Karine, 2008. Langage et culture en Afrique : Études des rapports de 

genre dans les sociétés traditionnelles et contemporaines, Éditions L'Harmattan. 

GOUIN Karine, 2008. Le discours des femmes en Côte d'Ivoire : Entre tradition et 

modernité. Éditions Notre-Dame. 

HELIE-LUCAS Marie-Aimée, 1995, "Femmes et politique en Afrique : les leçons 

des luttes féminines." In Afshar, H.(Ed.), Women and Politics in the Third 

World. London : Routledge. 

HOUNTONDJI Paulin Jidenu, 1997, Sur la philosophie africaine : critique de 

l’ethnophilosophie, Paris : Karthala. 

JONES Claudia 1949, "An End to the Neglect of the Problems of the Negro 

Woman!" Political Affairs. 

KABA Fatoumata, 2014. Femmes et langage en Afrique de l’Ouest : Entre 

soumission et émancipation. Éditions L'Harmattan. 

KOFFI Bernadette, 2006, La femme ivoirienne et le discours, L'Harmattan. 

KOFFI Bernadette, 2016, « L’ambiance sociolinguistique des genres en Côte 

d'Ivoire », Revue de Sociolinguistique, p.91-98. 

KONATE Adama. 2012, Le féminisme en Afrique de l’Ouest : Problématiques et 

perspectives. Karthala. 

KONE Mariama, 2012, Genre et traditions orales en Afrique de l’Ouest. Karthala. 

KONE Mariama, 2015, Voix de femmes : Contes et récits d’Afrique. Éditions 

L’Harmattan. 

KOUADIO Justin, 2005, Langues africaines et dynamiques sociales en Côte 

d'Ivoire. L'Harmattan. 

KOUADIO Justin, 2008, Langue, genre et société en Côte d’Ivoire, Abidjan : CEDA. 

KWAHULE Koffi, 2011, Le ventre de l’âme : Essai sur les rapports de genre et la 

culture en Côte d'Ivoire. Éditions Sanzi. 

MBEMBE Achille, 2000, De la postcolonie. Paris : Karthala. 

N’GUESSAN Kouadio Ange, 2006, Les contes et les récits traditionnels comme 

outils de transformation sociale en Côte d’Ivoire, Éditions Universitaires 

Européennes. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro Spécial- septembre 2025 : Actes du 2ème Colloque International 

Pluridisciplinaire du LADYLAD, Abidjan-27-28 mars 2025] 
327 

N’GUESSAN Kouadio Ange, 2006, Le conte ivoirien et l'émancipation féminine. 

Éditions CEDA. 

N’GUESSAN Kouadio Ange, 2006, Les contes et les récits traditionnels comme 

outils de transformation sociale en Côte d'Ivoire. Éditions Universitaires 

Européennes. 

NGÛGÎ Wa Thiong'o, 1986, Decolonising the Mind: The Politics of Language in 

African Literature. Heinemann. 

OYĚWÙMÍ Oyèrónkẹ, 1997, The Invention of Women: Making an African Sense of 

Western Gender Discourses. University of Minnesota Press. 

PODCAST "Femme et Tradition". (s.d.). Réinterprétation des récits et proverbes 

africains sous une perspective critique. Disponible sur [plateforme de podcasts] 

SIDIBE Aminata, 2002, Femmes du Mandingue, Bamako : Éditions Ganndal. 

SOW Fatou, 2018"Genre et sociétés africaines : des normes aux 

contestations." In Perrot, C. & Deschamps, C.(Eds.), Genre et sociétés en Afrique : 

enjeux des savoirs et pratiques sociales, Paris : Karthala. 

TANNEN Deborah, 1994, Gender and Discourse. Oxford University Press. 

TADJO Veronique, 2005, Reine Pokou, Abidjan : NEI. 

ZABUS Chantal, 2003, Gender, Discourse and Power in African Literatures. Africa 

World Press. 

 


