https://akounda.net/

LE CULTE DE L’ARGENT DANS SQUID GAME DE HWANG
DONG-HYEOK

Yagba Pierre SERELE-ZOUA
Enseignant-chercheur
Assistant
Département de Lettres Modernes
Université Alassane Ouattara
pieronserele@yahoo.com

Résumé

La série événement de Netflix est un condensé thématique qui interpelle divers champs
d’analyse. Dans la présente étude, sous le prisme des Cultural studies, il s’agit de
décrypter les modalités de la nouvelle religion au sens marxien de 'humanité qu’est
Pargent. La recherche permanente du profit qui fonde le capitalisme crée et suscite le
besoin autour d’'un systéme dont le mérite est d’établir un ordre de dépendance et de
spoliation. L’article expose les outils théoriques du cinéma et la médiatisation de ce gore
devenu un succés planétaire. Il prend en compte la présentation de 'argent a la fois comme
moyen et finalité pour I'affirmation identitaire. Les risques encourus par les personnages
face a la monstruosité des jeux confortent 'idée de Walter Benjamin selon laquelle le
capitalisme n’est plus un systéme économique mais une religion.

Le film de Hwang Dong-yeok en est révélateur dans le microcosme sud-coréen mais
opérant a I’échelle mondiale dans des pays ou les valeurs morales se discutent au gré des
circonstances.

Mots clés : Série, gore, Cultural studies, religion, capitalisme, affirmation identitaire

Abstract

Netflix's blockbuster series is a thematic compendium that challenges various fields of
analysis. This study, through the prism of cultural studies, aims to decipher the modalities
of the new religion in the Marxian sense of humanity that is money. The constant search
for profit that underpins capitalism creates and arouses the need for a system whose merit
is to establish an order of dependence and dispossession. This article highlights the
theoretical tools of cinema and the media coverage of this gore that has become a global
success. It considers the presentation of money as both a means and an end to identity
affirmation. The risks incurred by the characters in the face of the monstrosity of the
games reinforce Walter Benjamin's idea that capitalism is no longer an economic system
but a religion. Hwang Dong-yeok's film is revealing in the South Korean microcosm, but
operates on a global scale in countries where moral values are debated according to
circumstances.

Keywords: TV series, gore, cultural studies, religion, capitalism, identity affirmation

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

314



=8-S .
https://akounda.net/

INTRODUCTION

Le rapport de 'homme a 'argent constitue un sujet d’'intérét qui a évolué
depuis I'Antiquité. Aux temps modernes, 'avenement du capitalisme comme
systéeme économique dominant déconstruit 'image religieuse de 'argent comme
moyen détournant de la piété religieuse. Toutes les organisations fussent-elles
politiques, institutionnelles, voire religieuses, recourent a cet instrument
d’échange et de transaction. Une telle observation corrobore les propos de Walter
Benjamin en ces termes le « Capitalisme dont le but est la recherche permanente
du profit est passé du stade de systeme de gestion économique a une religion » B.
Walter (2019, p.37) Le faisant, le philosophe allemand reprend une réalité propre
a la Rome antique connue comme le culte de la fortune.

Cette fascination pour le lucre est au centre des productions culturelles
notamment le cinéma commercial depuis la fin de la Seconde Guerre mondiale. Le
mode de vie des stars et peoples est une forme d’expression du soft power de
largent et 'opposition des classes qui se renforce au fil des années. Dans ce cadre,
Netflix, la plateforme américaine enregistre une entrée spectaculaire d'une série
sud-coréenne devenue un phénomene planétaire par ses 110 millions de
visionnages des sa sortie et cumule a 265.2 millions aux dernieres statistiques
Netflix de septembre 2025. Squid Game met en scéne des individus condamnés a
différentes sentences pour avoir contracté des dettes colossales.

Pour sortir de 'orniére, ils participent a un concours de plusieurs jeux aussi
monstrueux et cyniques les uns que les autres. A quelles pratiques d’ordre
religieux se livre-t-on dans la série Squid game ? Cette étude se propose de faire
sortir les ressorts du culte de I'argent a partir de cette série de vingt-deux (22)
épisodes sous le prisme des Cultural studies. I’analyse engage trois niveaux
d’évaluation de l'argent : sa sacralisation, la propitiation et les ordalies de la
richesse dans le but d’'une affirmation identitaire.

1.La sacralisation de I'argent

Dans ’Antiquité romaine, la déesse Fortuna incarne la chance et la fortune.
Un culte lui est donc dédié par le peuple afin de bénéficier de ses bonnes graces.
Cette pratique a évolué sous d’autres formes a travers le temps. L'instauration des
grands systemes économiques avec en ligne de mire le capitalisme donne un second
souffle a une pratique remise en cause par les institutions religieuses du Vatican.
La recherche du profit et la nécessité de se doter de moyens de choix pour mener
une vie en phase a ses aspirations permettent a I'argent de se refaire une santé.
C’est I'ére moderne de la divinisation de I'argent. Elle se fait au mépris du bon sens
dans certains cas. Dans un montage par leitmotiv, le réalisateur diffuse une
séquence ou I'un des créanciers de Deok-su, apres I'avoir passé a tabac, lui propose
de participer a une mystérieuse compétition. Affaibli physiquement par les coups
et épuisé moralement par le poids de la dette, il appose avec son sang I'index sur

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

315



=8-S .
https://akounda.net/

un document. Il se rend plus tard compte qu’il est mentionné : « Renonciation a
mes droits physiques » (H. Dong-yeok, 2021). Ce contrat signé malgré lui en fait
une victime du systeme d’exploitation des plus faibles. En signant cette clause, 1l
s’engage a mener un ascétisme sans contestation. L’objet de la transaction étant
de remporter la compétition en vue de rembourser sa dette, il s’ensuit une
aliénation spirituelle et morale. Sa vie, au nom de I'argent, ressemble a un croyant
qui abandonne une vie normale pour se dévouer a un culte ou a une philosophie
religieuse.

Cette orientation de vie sous contrainte ressemble a une situation
d’ensorcelement par la foi. L’argent revét alors une dimension démiurgique et un
vecteur de radicalité. Chacun des participants nie a son alter ego son droit a la vie
car pour sortir vainqueur, il faut, dans certaines épreuves, tuer d’autres personnes.
C’est une crise de I'altérité qui hisse 'argent a la spheére « divine » et stimule toute
action pour y accéder. Cette marche initiatique est rythmée d’épreuves aussi
odieuses les unes que les autres. Ainsi, 'argent devient I'opium des participants
endettés et désespérés dont la cagnotte est de 45.6 milliards de wons,! soit 33.4
millions de dollars américains.

Le propos de Deok-su, I'un des acteurs de la série a I'’épisode 7 de la saison
1, est révélateur de ce malaise : « On est en enfer, tu crois qu’il y a des regles
en enfer ? » (H. Dong-yeok, 2021) Il décrit ainsi la cruauté des jeux proposés. Le
poids de la dette de ces personnes leur fait perdre la raison et passe par perte et
profit. Dans ces conditions, leur état psychologique illustre leur perception des
événements qui ont lieu. Selon Jean-Francois Marmion, la monstruosité des jeux
proposés par les organisateurs peut: « provoquer des traumatismes» (J-F
Marmion, 2022, p.93) chez certains personnages. C’est le cas de Kang Sae Byeong
qui joue avec le dossard 067. Son profil est particulier dans la mesure ou elle est
une immigrée venue de la Corée du Nord dans I'espoir d’avoir une vie meilleure et
soutenir son frere cadet. Elle développe toutefois un comportement hostile qui
entrave son intégration dans les équipes constituées pour des jeux. Elle semble
souffrir de troubles de la personnalité.

Le principe des six (6) jeux a l'agenda de Squid game est fondé sur des
épreuves de survie permanente. Il est aux antipodes de l'esprit de Coubertin qui
consiste a prendre part a des jeux sans une obsession de résultat. Cette possibilité
n'est pas admise pour les participants dont la performance se résume a deux
réalités : remporter le jackpot du jeu ou périr au cours des activités. L’argent est
une allégorie du capitalisme qui regne en Corée du Sud, pays producteur du film.
I1 fait I'objet d'une divinisation. On lui doit une allégeance sans restriction.

La sacralité de 'argent est une variable diachronique dont les ramifications
modernes débouchent sur le mythe créé autour des moyens de production et
d’acquisition de capitaux. Les Romains par le culte a Fortuna dans trois temples

I Monnaie sud-coréenne utilisée dans la série.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

316



=8-S .
https://akounda.net/

lui prétent allégeance afin de bénéficier de « ses compétences nationales et
politiques de protectrice du peuple romain, fidéle. » (J. Champeaux, 1987, p.7) Des
rites qui lui sont consacrés, il ressort I’envie des Romains de lui confier leur vie et
leurs besoins pour mener une existence a l'abri de tout besoin matériel. Cest
d’ailleurs pourquoi elle sera plus tard inscrite au calendrier afin de solliciter une
fusion astrale pour présider aux bonnes graces dun nouveau-né. Clest
probablement cet héritage romain qui explique en partie le culte moderne fait a
largent mais avec moins de bienveillance car, dans le contexte actuel, il permet de
dominer par le pouvoir qu’il procure. A cet effet, de nombreux hommes s’attribuent
des statuts d’oppresseur depuis la lutte des classes. Ainsi assiste-t-on a une
institutionnalisation de la puissance financiere qui tend a légitimer ’'argyocratie a
travers le monde.

Des instances bien structurées disposent de la capacité d’évaluation et de
dotation d’argent a d’autres dans des systémes parfois jugés d’opaque. C’est le cas
du FMI et de la BCEZ qui, au plus fort de la crise économique grecque, n’ont pas
manqué dimposer des mesures drastiques a ce pays en vue, dit-on, de stabiliser
son économie. Cette tendance a mystifier 'argent trouve un écho dans Squid Game.
Le personnage qui ordonne l'organisation des funestes jeux porte un masque qui
ne permet pas de le dévisager. Le jeu initial « 1,2,3 Soleil » contribue a la
mystification de I'argent. En détournant ce jeu d’enfance, généralement pratiqué
dans les cours de récréation en quéte de fortune, le réalisateur procede dune
technique sonore qui participe a la cruauté du film. On a un acousmatique dont la
bande-son suggeére la peur comme une traversée d'un espace plongé dans les
ténebres. On y voit en arriére-plan une poupée suspendue a un arbre qui surveille
les compétiteurs et montre la supériorité de l‘argent objet de la quéte sur les
hommes impliqués. Dans le déroulé, le soleil évoqué dans lintitulé du jeu est un
emploi allégorique du pouvoir sacré. L'esprit de compétition entre les joueurs
permet de décrypter une sorte de croisade vers 'argent ou le plus résistant pourrait
aller au bout. L‘argent de l'objet a sujet stimulant la violence. Au terme des
premiers jeux, les candidats sont libérés et autorisés a retourner a leur vie normale
mais 'organisateur souligne que « 93% des joueurs sont revenus pour poursuivre.»
(H. Dong-yeok, 2021) Ce taux élevé parait comme le symbole d’'une hypnotisation
par 'argent. Ils sont sous 'emprise du gain et perdent tout repére.

Il contribue au renforcement du mythe de 'inaccessibilité de 'argent par sa
nature volatile qui consiste a s’en défaire au moyen d'un triptyque que résume
Jeanne Lazarus comme « I'épreuve de 'argent » (2012, p.13). Il s’agit de la banque,
du banquier et du client qui correspondent a I'espace d’ou I'argent, celui qui le
garde et I'opération que ce dernier effectue. Le maitre du jeu par sa mystification
éleve 'argent a la sphere divinatoire et donc impossible d’acces encore moins d’étre
sondé. Tout au long du film, il apparait comme celui qui tire les ficelles et détient

2 BCE : Banque Centrale Européenne

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

317



https://akounda.net/
les clés du jeu sans toutefois laisser une marge de soupcon d’anticipation. Méme

ses propres collaborateurs qui tentent d’en savoir plus et de démasquer les
opérations sont éliminés selon sa terminologie.

Dans une séquence en 180°, il déclare : « N'oubliez jamais que si on découvre
qui vous étes, vous devez mourir » (H. Dong-yeok, 2021). Comme un agent opérant
sous couverture, mieux un agent céleste, découvrir son image serait synonyme de
trahison et de défiance donc sanctionné par la mort. Cette explication pourrait bien
s’accorder a la cosmogonie africaine ou la rencontre de certains masques interdits
aux profanes est suivie de conséquences néfastes. La sacralité, dans ce cas, fait de
Pargent dont il est le médiateur une réalité balisée d'interdits. Cette conception de
largent proceéde d'une interdiction de : « décryptage des choses invisibles que d’'une
construction pragmatique pour aider & vivre l'invivable » (J-F. Marmoin, 2022,
p.155). Ces restrictions ne sont pas sans conséquences psychologiques pour les
personnes impliquées dans le jeu. Le mystere entretenu et la volonté de réussir en
remportant la récompense prévue causent chez le sujet une pathologie. La morale
est affectée des lors que le sujet est motivé exclusivement par la recherche du gain.
L’argent devient le détonateur de la pléonexie qui est une forme de folie se
manifestant par la sacralisation de la quéte d’argent des participants a ce concours.
Cette pathologie psychologique se traduit également par le mystere autour des
jeux en compétitions. Chaque étape ne donne pas la possibilité aux acteurs de se
préparer au contraire, ils découvrent les épreuves et les consignes des six (6) jeux
inspirés de I'enfance. Les jeux se distinguent les uns des autres par 'horreur éditée
en des reégles impitoyables. Le mystére autour de chaque jeu renforce I’adrénaline
et suscite par ailleurs une certaine frilosité du fait des principes directeurs.
L’espoir d’arriver au bout et de se créer une identité nouvelle stimule les joueurs.

2. La propitiation

Il s’agit d'une posture religieuse qui consiste a prendre des risques parfois
la mort afin que Dieu récompense cela par la réalisation d’'un projet. On distingue,
dans Squid Game, plusieurs actes propitiatoires mus par la volonté de sortir de
lorniere que représente la dette. Ces actes constituent la matrice d’action des
joueurs qui font preuve de dévotion et de don de soi par le sacrifice ultime pour
avoir de 'argent. Il met en lumiere le gout du risque développé avec le capitalisme.
Joseph Stiglitz y voit : « les dangers de 'argent et le pouvoir qu’il exerce » (J.
Stiglitz, 2019, p.322). En réalité, le réalisateur fustige 'impitoyabilité du systéme
capitaliste et la ruse qui en découle. En effet, les organisateurs présentent le jeu
comme « une chance pour les joueurs pour changer significativement leur vie » (H.
Dong-yeok, 2021) minée par la dette. Les dangers propitiatoires de la compétition
relevent de cet ultime espoir d’endurer peines et douleur avec I'espoir de sortir du
gouffre financier. Un épisode est révélateur de cette croyance suicidaire : un couple

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

318



=8-S .
https://akounda.net/
qui participe est appelé a jouer a un jeu dont une seule personne survivrait. Au
terme de ce test, ’homme en sort vainqueur et voit son épouse éliminée.

L’argent est 'appat pour les attirer. A chaque étape, le bocal, qui sert de
coffre-fort, se remplit de nouveaux billets de banque. Placé au-dessus des joueurs
dans une grande salle, cet outil porte une valeur symbolique. En le mettant dans
cette position, il donne I'impression d’étre un objet céleste qui mérite tous les
sacrifices. La diégese du film rend compte de la propitiation avec cynisme. L’argent
en jeu augmente en fonction des morts parfois en dehors de la compétition mais
pendant des rixes entre joueurs. On le découvre a travers le générique diffusé apres
la mort du candidat 107 abattu par le 204 sous le regard indifférent des gardes et
les organisateurs. On découvre, derriere ces jeux, une activité macabre de trafic
d’organes humains. Tout mort rapporte a la cagnotte 100 millions de wons.

Les actes propitiatoires se situent essentiellement a trois niveaux : social,
personnel et psychologique. Sur le plan social, les liens sociaux sont abandonnés
en vue de se consacrer exclusivement aux jeux. C’est le cas des gardes qui portent
tous des combinaisons et des masques. L'objectif inavoué est d’étouffer toute
volonté d’identification des bourreaux avec les participants. L’exemple d’'un policier
qui infiltre le réseau d’organisation alors méme que son frere y participe donne une
1dée de I’état des liens sociaux. Il se démarque de son frére pour se consacrer a sa
mission. Il y a également le pasteur qui tourne le dos a son épouse au moment de
choisir ses coéquipiers bien qu'une telle séparation ait pour conséquence la mort
de I'un des partenaires lors d'une opposition de leurs équipes. Ce personnage avec
le numéro d’identification 244 déclare : « Tous ceux qui ont été crucifiés aujourd’hui
I‘ont été au nom de nous tous. C’est nous qui les avons tués pour rester en vie et
poursuivre la compétition » (H. Dong-yeok, 2021). Ce serviteur de Dieu se présente
pourtant comme un impitoyable violent. Il a recours a tous les moyens, les plus
machiavéliques, pour espérer sortir vainqueur a l‘issue du dernier jeu.

Il s’installe un climat de méfiance entre eux comme le montre cet épisode
que rappelle 'immigrée nord-coréenne : « Le mec devant moi la nuque brisée par
quelqu’un qu’il croyait étre de son coté » (H. Dong-yeok, 2021). Ces illustrations
sont 'expression du renoncement aux valeurs de la vie sociale et communautaire.
Pour la survie, les uns et des autres s’en défont. Si au départ, ils sont des endettés,
ils deviennent des meurtriers pour satisfaire les organisateurs sous le prétexte de
la survie.

L’autre sacrifice est personnel. Plusieurs participants subissent des
violences aussi bien physiques que morales. Les bagarres et brimades les
fragilisent physiquement. Pour les maintenir sous le joug des organisateurs, ils
portent des implants GPS. Dans la saison 1, le joueur 218 fait le sacrifice supréme
en se tranchant la gorge pour expier ses fautes commises dans la vie et permettre
a son ami Gi1 Hun de remporter I'épreuve. Comme dans les Saintes Ecritures, la
mort revét dans ce contexte une valeur expiatoire et d’attachement a ce en quoi,

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

319



=8-S .
https://akounda.net/

on a foi. Ici, ils font ce sacrifice pour permettre a d’autres joueurs qu’ils jugent plus
nécessiteux de continuer le jeu et idéalement étre primés. Le joueur 218 synthétise
le sens de tous ces sacrifices : « C’est argent, c’est le prix de tous ces morts qui ont
donné leur vie pour que 'un d’entre nous gagne et s’en souvienne » (H. Dong-yeok,
2021). Cette précision reléve le sens du sacrifice des participants qui ont payé de
leur vie pour la compétition alors qu’ils avaient la possibilité de renoncer. La portée
métaphysique de l'argent dans le film et les actes posés traduisent le niveau
d’obstination des hommes a sortir du fardeau de la dette pour s’offrir une vie
décente. Ils s’exposent toutefois a des risques qui prennent l'orientation de sacrifice
sur le plan psychologique.

Dans le film, les personnages en compétition manifestent par les jeux le
syndrome de Peter Pan. Il s’agit d'un syndrome marqué par l'attitude d'un sujet
adulte a se comporter comme un enfant. Il a été développé par Dan Kiley.
L'intrigue de Squid game est fondée sur cette disposition d’esprit a partir de la
nature des jeux soumis a chaque étape. Sur le plan psychologique, loin d’étre des
manifestations de la nostalgie de leur enfance, ils acceptent le traitement
infantilisant qui leur est infligé. Le prix de la victoire laisse voir qu’il y ala
malédiction du vainqueur. Elle se caractérise par un :

triomphe sans éclat mais d’'une défaite symbolique. S’1l a gagné malgré des
probabilités effroyablement défavorables, il a perdu ses amis, ses illusions sur
I’humanité et sur lui-méme. A tout prendre, le jeu n’en valait pas la chandelle.
Avant, le principal probléme de Gi-hun était 'argent. Aujourd’hui, c’est lui-
méme (J.F. Marmion, 2022, p.151).

Le capitalisme et ses oripeaux dans les sociétés modernes renforcent les
inégalités. La recherche effrénée de 'argent nonobstant les risques rejoint ce que
Georg Simmel désigne dans Philosophie de l'argent comme « la transformation
psychologique des moyens en fins » (G. Simmel, 1987, p. 37). Le surendettement
expose 'homme a des compromis qui lui font perdre toute cohérence.

La spiritualité ne fait pas défaut au sein des concurrents. Un personnage
connu comme un pasteur fait la priere suivante face a l'’horreur des scénes :
« Seigneur, sauve nos ames et pardonne-nous nos péchés et pardonne-nous pour
tout le mal que nous avons fait. Si nous sommes encore ici aujourd’hui, c’est pour
te servir oh seigneur » (H. Dong-yeok, 2021). Pour ces participants aux jeux, tout
est de la volonté de Dieu et la quéte de 'argent contribuerait a la recherche du
salut éternel. On pourrait les rapprocher sur ce plan a la frange américaine du
catholicisme qui prone la théologie de la prospérité. Vivre selon la voie divine
accorderait de factoles moyens d'une vie stable matériellement. Dans ce contexte,
Iacte propitiatoire équivaudrait a 'explosion d'un kamikaze a qui on aurait promis
la félicité apreés son attentat. Cette conception de la fol méne a la radicalisation. Ce
serviteur de Dieu est convaincu d’avoir opéré le bon choix pour s’assurer une vie
dans I'au-dela, une vie plus heureuse dans laquelle 1l retrouverait son épouse. A

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

320



https://akounda.net/
I'étape du cinquiéme jeu, il invoque la symbolique du chiffre six (6) dans la
conception chrétienne en tant que jour de création de 'homme par son Créateur. A
ce titre, ce chiffre est censé lui porter bonheur car il est bon et juste. C’est justement
pour revétir cette valeur humaine qu’il s’est lancé dans ce jeu en vue d’en finir avec
les dettes et rendre gloire a son Seigneur.
Le lien entretenu avec 'argent est mieux exprimé par Georg Simmel d’'un

point de vue philosophique :

La transformation psychologique des moyens en fins ; I'argent comme exemple

le plus extréme. Son caractére téléologique dépend des tendances culturelles

des différentes époques. Conséquences psychologiques de la position

téléologique de l'argent : cupidité, avarice, prodigalité, ascétisme, cynisme

moderne, blasement (G. Simmel, 1987, p.8).

Il résulte de cette analyse que 'humain a cause du culte qu’il voue a
largent se met en contradiction avec les valeurs morales qui le déterminent.
La spiritualité émanant de 'argent a pour but d’établir entre le sujet humain
et I'objet de sa quéte pour se résumer a I'avoir en ignorant 1’étre. De ce fait,
Pargent et, par extension, le Capitalisme établit ses propres normes
1déologico-morales qui anéantissent tout projet d’existence altéritaire. Il se
dispose a exercer et faire subir toute forme de supplice pour accéder a la
richesse.

3. Les ordalies de la richesse
Selon B. Blanquet,

le terme « ordalie » renvoie au jugement de Dieu. L’ordalie constituait un mode
judiciaire ancien qui consistait a soumettre un présumé coupable a une épreuve
mortelle afin de vérifier sa culpabilité. En cas de survie du sujet a 'épreuve,
celui-ci était considéré innocent par sa communauté, Dieu 'ayant épargné

(2010, p.887)

Cette pratique est présente chez plusieurs peuples a travers 'humanité.
Dans les traditions africaines, elle sert soit a démasquer un sorcier accusé de la
mort de quelqu'un soit pour situer la part de responsabilité d’'un tiers dans une
affaire. Sa portée spirituelle tient du fait qu’elle est un acte de médiation entre le
monde des vivants et celui des esprits ou de Dieu. Dans La psychologie de l'argent,
Morgan Housel fait remarquer que la course a la richesse tient au principe
de : « chance et risque » (M. Housel, 2022, p.25) et Squid Game en donne une
orientation. Les quatre cent cinquante-six (456) participants aux différents jeux
s’engagent dans des épreuves qui permettront au plus chanceux de remporter la
cagnotte avec des risques inconsidérés qui se déclinent en meurtres et trafic
d’organes humains. Il n’est pas question, en effet, dans la série sud-coréenne
d’établir la culpabilité ou I'innocence d’'un personnage dans un litige, mais plutot
de montrer la capacité de chaque aspirant a franchir les différents jeux
sanguinaires auxquels il prend part. Ces épreuves ont la particularité d’étre le

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

321



=8-S .
https://akounda.net/

moyen d’atteindre 1'idéal de richesse des aspirants au péril de leur vie. L’agent
chargé d’organiser les jeux apres avoir réuni les participants dans un gymnase leur
annonce : « Vous tous ici présents, vivez sur le fil du rasoir avec des dettes que vous
ne pourrez jamais rembourser » (H. Dong-yeok, 2021). L’objectif est de leur donner
les moyens d’avoir ce dont ils ont besoin de se reconstruire et batir une vie sur de
nouvelles bases. Il se dégage de cette déclaration une figure similaire a celle de la
sphinge dans la mythologie grecque. Les épreuves qu’elles soumettaient aux
personnes a 'entrée de Thebes cachaient son intention de leur oter la vie.

L’analyse des ordalies dans le film épouse un principe fondateur de la
sociologie du cinéma qui consiste a faire du cinéma : « une forme de connaissance
du monde social pour mettre a I'écran des groupes qui étaient jusque-la peu
visibles, les « dominés du monde social » leurs luttes, les institutions qui les
défendent ou qui les dirigent » (A. Pinto, P. Mary, 2021, p.82). Il est question dans
cette série d'opérer de la part de Hwang Dong-hyeok une objectivation du social.
S’il problématise un probléeme qui mine la société sud-coréenne, le message reste
universel et fait le procés d'un capitalisme impitoyable face aux faibles. Les
ordalies sont révélatrices des concessions parfois suicidaires de nombreuses
personnes prises en étau par ce systéme.

Le film met en compétition quatre cent cinquante-six (456) candidats et seul
un participant pourra remporter la cagnotte en assistant a ’élimination de 455
autres. L’argent devient alors le juge de l'effectivité de la quéte et est doté du
pouvoir exclusif de rendre riche. La premiére étape est I'inhalation d'un mystérieux
gaz pour endormir les candidats lors du voyage menant au lieu de la compétition.
I1les met dans un état hypnotique dans le but de leur faire oublier les circonstances
de leur engagement. Les ordalies de la richesse développées par le réalisateur sont
mystérieuses et indéchiffrables des joueurs. Ce qui tranche avec les ordalies
traditionnelles qui sont spécifiques a chaque situation. La déréglementation des
ordalies conduit a un délire qui colte la vie a des dizaines de participants. Le
syncrétisme transparait dans la configuration des différents jeux sur la base de
données culturelles.

Les trois saisons de la série sont structurées autour de quatorze (14) jeux
d’enfants dont la particularité est que chacun cotte la vie a certains protagonistes.
Dans l'analyse, nous les regroupons en deux catégories : les jeux d’équipe et les
jeux de compétitions individuelles. On distingue neuf (9) jeux ordaliques de type
individuel et cing (5) de type collectif. Le décryptage se fait & partir de ’exposition
de chaque jeu assorti de sa regle et I'évaluation du risque en fonction du nombre
de survivants.

Le Ddakji est un jeu ordalique singulier dans la mesure ou 1l apparait a la
phase préparatoire de la compétition. Il s’agit pour le joueur de faire face a un
adversaire avec dans la main une enveloppe a forme carrée. Le premier, un des
organisateurs, dépose son enveloppe a méme le sol. Le second postulant a la

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

322



=8-S .
https://akounda.net/
compétition est chargé de retourner la premiere en déposant la sienne au-dessus.
Si1en apparence, il se dégage un exercice d’habileté, dans la pratique, c’est un casse-
tete. Il sert d’appat ordalique aux participants. Aucun notamment Gi hun n'y
arrive. Il est chatié par les organisateurs. Dans un cadrage en 360°, il est couché
aux pieds du chef d’équipe. Cette image le réduit a néant mais on lui laisse une
adresse au cas ou il voudrait poursuivre d’autres jeux pour sortir de l'orniere.

Au Ddakji, s’ajoutent d’autres jeux individuels plus horribles. C’est le cas de
«1,2,3 soleil ». Dans ce jeu d’ouverture, « 1,2,3 soleil » est connu des Coréens. 11
existe également d’autres jeux qui proviennent d’horizons différents en référence
aux origines des joueurs. Il y a des immigrés pakistanais et nord-coréen. Réunis
dans une cour, les joueurs sont appelés a parcourir une distance en courant sur un
temps donné. A Tannonce du signal donné par une poupée mitrailleuse suspendu
a un arbre, ils courent pour franchir la ligne d’arrivée.

La course a lieu a son signal et s’arréte aussitot au méme signal. En cas de
mouvement apres le signal d’arrét, le détecteur de mouvement arme la poupée qui
abat le joueur fautif. Des dizaines de joueurs sont éliminés a l'issue de ce jeu. En
dépit du carnage, les autres participants ne renoncent pas car leur salut viendra
certainement de ces épreuves. Comme un accusé qui veut se disculper par un rituel
ordalique, i1ls sont déterminés a aller au bout et sortir vainqueurs. Ils y voient une
sorte de bain de jouvence pouvant les mener au remboursement de la dette
contractée. Il s’avere, au contraire, que ce jeu les embarque dans un engrenage fait
de trahison et de malice comme on le voit dans le jeu de la bille dans un labyrinthe.

Ce troisiéme jeu individuel révele un aspect insoupgonné des ordalies : la
neutralisation de toute résistance sans état d’ame. Dans le scénario, c'est un
moment traumatisant en raison de la rupture des liens et valeurs sociaux. C’est le
cas d’Ali, mort apres la trahison de Sang-woo, qui lui fait croire que le sac était
rempli de billes alors qu'il y avait mis des cailloux. Cette situation est plus
désolante parce qu’Ali s'est attaché a lui pendant tout ce parcours « initiatique »
comme un tuteur. L'une des scénes les plus ameres et commentées de la saison 1.

Quant a l'alvéole qui correspond a 1'épreuve 2, il semble plus difficile a
déchiffrer. Le takona, un gateau sucré prisé des Sud-Coréens et qui semblait en
perte de vitesse dans les habitudes alimentaires, a été réintroduit grace a la série
dans les assiettes. Dans la pratique, le jeu consiste a découper a l'aide dune
aiguille une forme dans un biscuit sucré. Le joueur ne doit pas abimer la forme.
Dans la saison 1 ou ce jeu apparait, on découvre des formes particulieres comme
un parapluie a découper. Tout candidat qui manque de sortir I'objet dessiné est
exécuté. Le sang versé pourrait étre rattaché aux meurtres associés dans certains
pays a l'exploitation de I'or. Walter Benjamin rappelle a juste titre que l'argent
revét un « caractére fétiche » (1987, p.37) dont I'initiation pour la quéte peut cotiter
la vie a celui qui s’y lance. Cette opération dénature ’'nomme et le rend insensible
a la menace permanente de la mort a chaque étape du jeu. Les ordalies de la

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

323



https://akounda.net/
richesse remettent en cause des moyens parfois utilisés pour accéder a un certain

niveau de vie et d'opulence. Il serait proche de certaines pratiques occultes dont la
finalité est d’avoir une vie de toute aisance en contrepartie de faveurs comme la
limitation par le pacte de l'espérance de vie et des sacrifices humains. Ces
pratiques dans la série portent également sur le trafic dorganes des éliminés. Si
en Afrique, une catégorie de personnes fait 'objet de ces actes occultes, le film
donne un groupe comme cible : les personnes endettées. Squid Game offre un
sinistre spectacle dans lequel les ordalies de la richesse ont valeur de crime rituel
au regard du sang versé a chaque étape et le trafic d'organes qui en résulte.

Les épreuves ordaliques pourraient sont des actes a fort risque n’offrant
aucune alternative possible. Soit on en ressort avec une victoire totale soit elle se
solde par un échec complet. Ce qui les rapproche d’'une formule popularisée par les
médias « ¢a passe ou ¢a casse » en référence a des jeux télévisés américains basés
sur des épreuves visant a franchir des épreuves.3 Dans cette mesure, les joueurs
s’exposent a des risques représentés dans un cadrage symétrique. Si d’ordinaire
les épreuves ordaliques procedent d’'un dialogue entre vivant et esprit, dans cette
série gore, elles relevent plutot d'un jeu sadique qui, entre trafic et cruauté, expose
le divertissement cynique des riches. ’homme devient a cet égard, un loup pour
son alter ego. Les jeux au cours desquels les candidats s’entretuent rappellent une
vieille pratique discriminatoire dans la boxe anglaise revitalisée pendant
I'esclavage et adaptée dans le film japonais Battle royale sorti en 2000.

L’ensemble des jeux individuels développés dans les trois saisons consacrent
la fin du communisme en Asie. En effet, contrairement a la Chine et surtout a la
Corée du Nord qui sont communistes, la Corée du Sud, pays de création du film,
est dominée par le capitalisme du fait de la forte influence américaine. Dans la
vaste industrie culturelle sud-coréenne connue comme la K-pop, un proces est
régulierement fait et trouve un écho dans Squid game. La standardisation de la
production culturelle et le consumérisme qui découle conduisent a 'exploitation de
la jeunesse. Les acteurs sont victimes d’aliénation de ce systeme pour lequel tous
les moyens sont bons pour arriver a ses fins comme les participants aux jeux du
Squid game. Le coit humain de ce capitalisme culturel se reflete dans les actes
ordaliques qui existent également dans les jeux collectifs.

Les jeux ordaliques collectifs sont repartis dans les trois saisons de la série.
La trame laisse la place a la trahison et la ruse de certains coéquipiers. Le tir a la
corde en fait partie et se pratique par la composition de deux équipes de dix
membres. Il consiste a tirer une corde. Ce jeu est moins physique que tactique. Les
joueurs doivent étre positionnés pas seulement en fonction de leur impact
physique, mais leur capacité a se réinventer pour déstabiliser I’équipe adverse. Le
joueur 1 partage sa vision pour gagner en ces termes :

3 On trouve a cette expression plusieurs équivalents anglais comme « make or break», « do or die»
ou encore « At or miss ».

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

324



https://akounda.net/

Le tir a la corde n’est pas qu’'une question de force. Au tir a la corde, il faut une
bonne stratégie, un travail d’équipe, ce sont deux conditions pour gagner méme
si votre équipe n’est pas la plus forte. Pour gagner, avant toute chose, avoir un
capitaine est trés important. C’est cette personne qui fera face au capitaine de
Pautre équipe. Le reste des membres de I’équipe ne verront que I'arriére de la
téte de leur capitaine et, derriere, il faut placer quelqu'un de fiable comme peut
Iétre 'encre d’'un navire. Apres, le reste n’est qu'une question de placement de
joueurs : vous placez a droite de la corde et le suivant, a gauche et ainsi de
suite. Mettez vos deux pieds bien en avant et la corde sous les aisselles. De
cette facon, vous pourrez déployer toute votre force et la derniére chose et la
plus importante, quand le jeu commence, vous devez résister pendant les dix
premiéres secondes (H. Dong-hyeok, 2021)

Grace a cette prescription, son équipe sort victorieuse de ce jeu périlleux.
Cette victoire prolonge ainsi leur participation donne droit aux autres épreuves
mystérieuses. Ces jeux sont, en réalité, des épreuves pour déterminer leur capacité
a affronter et surmonter chaque obstacle. Leur sens de la solidarité et des
stratégies de groupe sont convoqués méme si la finalité du jeu est de se départir de
tout le monde. Les différents épisodes de la série sont tous un regard critique de
I'état du monde. La solidarité s’éclipse face aux intéréts égoistes institués par la
société de consommation. L’endoctrinement des personnes vulnérables au moyen
de jeux et activités comme les paris sportifs avec le risque de dépendance sont
autant d’éléments qui renforcent la mauvaise perception du capitalisme.

Des éléments visuels ainsi que les bandes sonores de la série s’associent
également a cette forme de critique. Sur le plan visuel, les acteurs évoluent dans
un cadre codifié et délimité faisant de chaque étape, un lieu de restriction des
libertés. On a lI'impression d’étre dans un cirque ou les participants sont des
marionnettes qui vivent au gré des humeurs des mystérieux organisateurs. Il
arrive de retrouver dans certains vestiaires des barricades pour montrer
symboliquement la difficulté de sortir des « fers » que représentent ces jeux. Un
effet de liaison est déductible car chaque scéne est une projection sur les jeux
sacrificiels des acteurs. Les rideaux qui parsément les loges des joueurs sont
expressifs de I'intention des organisateurs : tout est doré pour donner 'image d'un
choix de captation et d’attirance par une allégorique image de 'or comme objet de
quéte. Le processus d’obtention de l'or se fait a I'’épreuve du feu et donc chaque
ordalie sert de barometre a donner un éclat plus lumineux a ce métal. Le dogme
dans cette approche est de maintenir les joueurs sous 'autorité des organisateurs
pour garder I'espoir d’étre ’heureux élu a I'issue du dernier jeu.

L’architecture en labyrinthe de 'arene de plusieurs jeux est soutenue par une
bande sonore qui renvoie au thriller. Le suspense est permanent et les frissons
entretenus par des séquences ou les couloirs deviennent sombres. Ce procédé
technique de diffusion maintient le mystére autour des jeux et ne laisse personne
anticiper les épreuves. Deux catégories sonores agrémentent le film. D’une part,
les sons tirés de musique soutenant des jeux d’enfants comme cest le cas dans

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

325



=8-S .
https://akounda.net/

I'épreuve de « 1,2,3 soleil » pour susciter I’émerveillement des joueurs. Cette
cadence laisse la place a un autre type de musique plus cruelle en lien avec le
crépitement des armes et I'impact sur les victimes. D’autre part, la musique
ramene aussi bien les joueurs que les spectateurs a l'’horrible réalité des jeux.
Chacune des musiques peut signifier I'arrét de mort comme I'espoir de poursuivre
vers d’autres étapes. Il s’en dégage une permanente tension entre douceur
musicale et angoisse rendant ’expérience immersive.

CONCLUSION

Film adulé par certains pour son originalité et proposé a la censure par
d’autres pour sa violence, Squid Game reste néanmoins une production
contemporaine. L’argent présente a bien d'égard une portée spirituelle au point de
susciter un culte qui méle fanatisme et endoctrinement. De sa sacralisation dans
la Rome antique aux ordalies de la richesse en passant par la propitiation, la série
événement de Netflix aborde sans fard I’état de notre humanité sur 'autel du gain.
Il n’en demeure pas moins que l'ceuvre invite 'homme a ne pas se détacher des
fondements de la vie comme le partage, la solidarité et surtout 1'égalité des
chances. La banalité du mal théorisée par Hannah Arendt se trouve renforcée par
cette impitoyable et cruelle lutte pour avoir de I'argent. La course effrénée aux
conséquences inconsidérées des acteurs vers le « dieu argent » trouve des échos en
dehors du pays de production de ce film.

La conjoncture économique en Corée du Sud ressemble a celle de certains
pays africains ou le taux de croissance est cité en exemple alors que les ménages
traversent la crise économique. Le taux d’endettement des foyers sud-coréens a
explosé pour atteindre 100% du PIB. Une contradiction qui rend vulnérables les
populations au capitalisme et ses revers et donne force, autorité et pouvoir a
Pargent : il est omnipotent d’ou le culte qui lui est voué.

L'intérét de cette étude est de présenter la vie des classes populaires prises
en otage par le libéralisme économique et le manque d’opportunité qui astreint des
millions d'individus a des pratiques indécentes. De ces pratiques inhumaines, la
religiosité de I'argent se heurte aux valeurs morales défendues par les religions
ordinaires. I’ homme devient a ce titre un objet face a I'argent qui est moyen et
finalité au sens téléologique. Il est donc l'opinion du peuple sous la coupole du
capitalisme. Ce film est dans ce cas en phase avec 'analyse idéologique du cinéma
prenant en compte le contexte historique, sociologique et politique.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

326



https://akounda.net/
BIBLIOGRAPHIE

BLANQUET Brigitte, 2010, « L’ordalie : un rite de passage » in Adolescence 2010/4
T. 28 n°4, pages 887 a 898, Editions GREUPP. Consulté le 21
septembre 2025.

CHAMPEAUX Jacqueline, 1987, Fortuna. Recherches sur le culte de la Fortune a

Rome et dans le monde romain des origines a la mort de César;

I1. Les transformations de Fortuna sous la République, 1987. (Coll. de 1'Ecole

Francaise de Rome - 64), Paris, Ecole francaise de Rome.

DONG-HYEOK Hwang 2021, Squid game, Netflix, Séoul.

HOUSSEL Morgan, 2022, La psychologie de l'argent, Paris, Valor.

LAZARUS Jeanne, 2012, Lépreuve de I'argent - banques, banquiers, clients, Paris,

Calmann-Lévis.

MARMION Jean-Francois, 2022, La psychologie selon Squid game, Paris, Les

éditions de 'opportun.

PINTO Aurélie, MARY Philippe, 2021, La sociologie du cinéma, Paris, La
découverte.

SIMMEL Georg, 1987, La philosophie de I'argent (Trad: Sabine Cornille et

Philippe Ivernel), Paris, PUF.

STIGLITZ Joseph, 2003, Quand le capitalisme perd la téte, Paris, Fayard ,2019,

Peuples, pouvoir et profits, (trad : Paul Chemla), Paris, Les liens qui libérent.

WALTER Benjamin, 2019, Le capitalisme comme religion, Paris, Payot.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

327



