i . ht’tpsI//akounda.net/
LES INITIATIVES DE COHESION SOCIALE A ’EPREUVE DES

IMAGINAIRES DES COMMUNAUTES DANS UN CONTEXTE DE
POST-CONFLIT A DUEKOUE

Affoué Véronique YAO épouse N'DA
Docteure Es Sociologie
Département d”Anthropologie et de Sociologie
Université Alassane Ouattara
yaoaffoueveronique@gmail.com

Koffi Parfait NGORAN
Maitre-Assistant
Département d”Anthropologie et de Sociologie
Université Alassane Ouattara
pasngoran2022@gmail.com
&

Kouakou Jean-Claude KOUASSI
Etudiant en Master
Département d”Anthropologie et de Sociologie
Université Alassane Ouattara
jeanclaude020@gmail.com

Résumé

En Cote d’Ivoire, les fractures sociocommunautaires induites par plusieurs années
d’épisodes de violences politico-militaires ont fait de la restauration du vivre-ensemble,
une priorité pour I'Etat apres la crise post-électorale de 2010-2011 ayant occasionné
officiellement plus de 3000 morts. Mais localement, I'impact des initiatives engagées ¢a
et la est mitigé au regard de la persistance d'un climat de suspicions et de méfiance entre
les communautés. A partir d'une série d’enquétes qualitatives réalisées a Duékoué dans
I’'Ouest ivoirien, cette contribution montre que tout en déterminant le comportement des
communautés les unes vis-a-vis des autres, les imaginaires différenciés de la
réconciliation freinent I'engagement collectif dans des initiatives de restauration du
vivre-ensemble.

Mots-clés : Cote d’Ivoire, Fracture sociale, Communautés, Cohésion sociale, Imaginaires,
Duékoué

Abstract

In Cote d’Ivoire, the socio-communal fractures induced by several years of politico-
military violence have made the restoration of peaceful coexistence a state priority
following the violent post-electoral crisis of 2010-2011, which officially claimed more
than 3,000 lives. However, at the local, the impact of various initiatives remains mixed
given the persisting climate of suspicion and mistrust between communities. Based on a
series of qualitative surveys conducted in Duékoué in wester Cote d’Ivoire, this
contribution demonstrates that, while shaping the behavior of communities toward one
another, differentiated imaginaries of reconciliation hinder collective engagement in
initiatives aimed at restoring community cohesion.

Keywords: Cote d’Ivoire, Social Fracture, Communities, Social Cohesion, Imaginaries,
Duékoué

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

368



https://akounda.net/
Introduction

Du coup d’Etat de 1999 aux violences post-électorales de 2010-2011 en
passant par la rébellion armée de 2002, les crises socio-politiques survenues en
Cote d’'Ivoire ont progressivement fissuré le corps social. Cette déliaison sociale se
traduit notamment par un climat de méfiance, de suspicion, voire de rejet entre
les groupes socio-ethniques (C. Kouadio, 2008), en général, mais surtout entre les
nationaux et les non-nationaux venus des pays limitrophes!. De facon générale,
les lignes de fracture entre ces deux groupes d’acteurs s’expriment autour des
questions identitaires, de ’acces au foncier et des regles du jeu politique. En effet,
dans les zones forestiéres propices a I'économie cacaoyere comme Duékoué, le
foncier a été pendant longtemps au cceur des dynamiques de conflictualité entre
les autochtones Guéré et les migrants en particulier les Burkinabe. Dans cette
localité, les conflits intercommunautaires ont atteint leur paroxysme avec la crise
post-électorale de 2010-2011. Plus d’'un millier de personnes y ont été tuées dans
des affrontements intercommunautaires (UNOCI/ HRD, 2011).

A la fin de la belligérance armée, conscient de l'affaissement du capital
social communautaire, I'Etat ivoirien a engagé des actions en vue de restaurer le
vivre-ensemble. La mise en place des structures telles que la CDVR2 et la
CONARIVS s’inscrit dans cette perspective. En collaboration avec des ONG, elles
ont engagé des activités conjointes en faveur de la reconstruction du lien social
dans la zone de Duékoué. Leurs actions ont consisté a sensibiliser les populations
a un vivre-ensemble apaisé a travers des réunions communautaires, des ateliers
de réflexion dont le but était de rapprocher les communautés en tension du fait
de la guerre. Si ces mécanismes institutionnels de réconciliation ont tenté de
rétablir la confiance, ils se sont néanmoins souvent heurtés a des représentations
collectives héritées du conflit. Ces imaginaires, nourris de méfiance et de
mémoire sélective, ont eu des incidences sur la maniére dont les communautés
percoivent et participent aux actions de réconciliation.

Cette étude adopte une approche centrée sur les imaginaires des
communautés comme prisme de compréhension des tensions persistantes entre
elles. Cela dit, comment les imaginaires sociocommunautaires affectent-ils les
entreprises de reconstruction du lien social ? L’objectif de cet article est
d’analyser le lien entre les imaginaires relatifs a la réconciliation au sein des
communautés et leur engagement dans des initiatives de cohésion sociale.
L’analyse s’ouvre sur une mise en relief du cadre conceptuel et méthodologique,
avant d’exposer les résultats empiriques et d’en discuter la portée analytique.

! En particulier, le Burkina-Faso, le Mali et la Guinée.

2 CDVR : Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation. Elle est chargée de restaurer la fracture
entre les communautés apreés les conflits militaro-politiques qu’a connus la Cote d’Ivoire.

3 Commission Nationale pour la Réconciliation et I'Indemnisation des Victimes. Cette structure a
remplacé la CDVR a la fin de son mandat en 2015. Elle était chargée d'indemniser les victimes de
guerres qui se sont fait recenser.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025] o |



https://akounda.net/
1. Ancrage conceptuel et méthodologique de 1’étude

Pour comprendre comment les imaginaires des communautés influencent les
dynamiques de reconstruction du lien social a Duékoué, il importe de penser
conjointement les notions de cohésion sociale et d'imaginaires sociaux, non pas
comme des concepts isolés, mais comme des dimensions interdépendantes dun
méme processus. En effet, la cohésion sociale, selon E. Durkheim (1893), est un
processus qui cherche a renforcer les liens entre des individus dans une société.
Or, ces liens ne se constituent pas spontanément : ils reposent sur des systemes
de représentations partagées et sur des pratiques relationnelles concretes. C’est a
ce niveau que larticulation entre imaginaire social et engagement des
communautés dans les initiatives de cohésion devient essentielle. L'imaginaire
social est ce réve éveillé que les membres d'une société font partir de ce qu’ils
volent, lisent, entendent et leur sert de matériau et d’horizon de référence pour
tenter d’appréhender, d’évaluer et de comprendre ce qu’ils vivent. Autrement dit,
il est ce que ses membres appellent la réalité (P. Popovic 2013). Il permet
également de penser la formation des identités sociales et des positions
différentielles qu’occupent des groupes d’individus (C.J. Lyon, 2007). A Duékous,
les imaginaires communautaires s’enracinent dans les expériences traumatiques
des épisodes de crises socio-politiques et les récits de violence qui structurent la
mémoire locale.

Les représentations de 'autre, voisin, ex-adversaire ou représentant de I’Etat,
sont souvent marquées par la suspicion, la peur ou la culpabilité. Cette
configuration imaginaire, que I'on peut qualifier de « victimaire », tend a entraver
les initiatives de réconciliation, car elle fige les identités dans des postures de
souffrance ou de méfiance. Cependant, d’autres imaginaires plus « réparateurs »
ou la dimension religieuse, coexistent : ils valorisent le pardon, la solidarité et la
reconstruction morale, ouvrant ainsi la voie a une réactivation du lien social. Ces
imaginaires déterminent, dans une large mesure, les attitudes des communautés
face aux programmes de cohésion et aux dispositifs institutionnels de
réconciliation. Ainsi, la cohésion sociale a Duékoué ne résulte pas d'une simple
addition d’efforts institutionnels ou de discours pacificateurs. Elle est surtout la
résultante d'une interaction complexe entre imaginaires partagés et les formes de
capital social disponibles.

L’étude repose sur des enquétes qualitatives menées aupres d'une diversité
d’acteurs clés (populations autochtones, migrants, ONG, agents de la CDVR et de
la CONARIV) en avril 2019 et en octobre 2021, dans la localité de Duékoué,
épicentre des violences intercommunautaires pendant la rébellion armée de 2002
et les violences post-électorales de 2010-2011. La collecte des données primaires
s’est faite a I'aide d’'une matrice contenant les items et les questions qui ont servi
a animer les entretiens individuels et les focus group. Elle a été complétée par
lobservation directe et par un travail d’analyse des sources documentaires
(rapports institutionnels, publications scientifiques, ouvrages traitant des

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

370



=S secisuea
https://akounda.net/
conflits, de la mémoire des violences, de la cohésion sociale et des problématiques
connexes). Au total, dix-huit (18) entretiens individuels et deux (2) focus group
ont été réalisés, avec l'implication de cinquante et une (51) personnes parmi

lesquelles : quinze (15) autochtones, trente (30) migrants et six (6) acteurs
institutionnels (CDVR, CONARIV et ONG).

Tableau de répartition des participants a I’étude selon la catégorie et le profil

Catégorie des Profil Nombre d’acteurs par profil

participants a I'étude

Autochtones (leaders communautaires, 15
femmes et jeunes)

Migrants (leaders communautaires, 30

Informateurs clés femmes et jeunes)

Institutions étatiques (CDVR, 03

CONARIV)

ONG locales 01
Informateurs secondaires | ONG internationales 02
Total 51

Source : Enquéte de terrain (avril 2019, octobre 2021)

En dehors des acteurs institutionnels, vingt-sept (27) personnes ont été
interrogées au quartier Kokoman et dix-huit (18) autres a Carrefour, pour
respecter la structuration ethnique de l'espace local et pour les besoins de
triangulation de l'information. Habités majoritairement, d'un co6té par les
migrants burkinabés et les Malinkés et de 'autre par les autochtones, ces deux
quartiers séparés par la voile principale traversant la ville de Duékoué ont,
pendant les périodes de crises, symbolisé les lignes de fracture entre les
autochtones et les migrants vivant dans cette localité.

2. Résultats de I’étude

2.1. De la terre a la politique : sociohistoire de la fracture communautaire a
Duékoué

Capitale de la région du Guémon et chef-lieu de commune, Duékoué est situé a
I'Ouest de la Cote d’'Ivoire, a 470 kilometres d’Abidjan, la capitale économique. Sa
population est estimée a environ 220.953 habitants (RGPH4, 2021). Elle est
limitée au Nord, par la Sous-préfecture de Guéhiébly, au Sud, par la Sous-
préfecture de Guézon, a I'Est, par la Sous-préfecture de Bagohouo et a I'Ouest,

4 Recensement Général de la Population et de 'Habitat.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

371



=S secisuea
https://akounda.net/
par la région du Moyen Cavally5. Zone forestiere propice a la production du cacao
et du café, cette localité a attiré de nombreuses populations venues d’ailleurs.
Ainsi, a coté des autochtones guéré, vivent d'importantes colonies d’allochtones
(Baoulé, Agni, Yacouba, Senoufo, Malinké etc.) et d’allogénes (Burkinabe,
Maliens, Guinéens etc.).

Au fil du temps, la pression sur les ressources foncieres, en lien avec les flux
migratoires et le développement des cultures de rente, a généré des tensions.
L’acces aux opportunités foncieres offertes par Duékoué a de ce fait, donné lieu a
une compétition dans laquelle les autochtones se sont sentis 1ésés ; les migrants
ayant acquis un large contréle des ressources foncieres. Ainsi, la question de la
propriété fonciere et de l'occupation anarchique des terres dans cette zone,
constitue depuis plusieurs décennies une source de conflits plus ou moins violents
entre les communautés. A titre d’exemple, on peut citer les affrontements
sanglants entre les autochtones et les allogenes Burkinabé a Yrozon, un village
de Duékoué dans les années 1980. Le conflit entre les autochtones guéré et
allochtones baoulé a Fengolo en 19976. Des agriculteurs étrangers ont souvent été
chassés des terres qu’ils cultivaient.

Il faut néanmoins souligner que ces tensions foncieres ne relevent pas
seulement de désaccords coutumiers. Elles traduisent également une profonde
mutation des rapports économiques et sociaux entre les ainés et les cadets, mais
aussi entre les communautés. Les ayant droit des lignages autochtones
contestent fréquemment les cessions foncieres, estimant que la terre, considérée
comme un patrimoine collectif, ne saurait faire l'objet d’'une appropriation
individuelle. La contestation portée en particulier par des jeunes de retour au
village apres I'échec de leur projet urbain vise a récupérer des parcelles pour les
revendre ensuite a des conditions plus avantageuses, et non pour les mettre en
valeur (G. Kouamé et al., 2012). Elle révéle donc un déplacement de la logique
coutumiere vers une logique marchande. Souvent au chomage et sans
perspectives d’insertion professionnelle, les jeunes héritiers considérent la terre
comme un capital a liquider rapidement pour obtenir de l'argent. Cette
spéculative fonciére n’est pas seulement un probléeme familial, elle révele une
nouvelle économie locale ou la terre devient un mécanisme d’accumulation. Ces
recompositions économiques autour du foncier ont contribué a fragiliser les
solidarités villageoises traditionnelles et a opposer des groupes aux logiques
temporelles différentes : les anciens attachés a la mémoire du territoire et les
jeunes en quéte de rentabilité immeédiate.

Dans ce contexte, il convient de préciser que les épisodes de violences
politiques (1999, 2002, 2010-2011) survenues en Céte d’Ivoire ont davantage
renforcé la fracture sociocommunautaire a Duékoué. La cristallisation des
tensions fonciéres a constitué un terreau fertile aux violences politiques

5 Monographie de la Commune de Duékoué, 2021, région du Guémon.
& Un village situé dans la Sous-préfecture de Duékoué.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

372



=S secisuea
https://akounda.net/

ultérieures ou les identités communautaires et les appartenances partisanes se
sont entremélées. En effet, I'intrusion des questions fonciéres sur la scéne
politique en raison de la radicalisation des discours, a mis a mal des relations
sociales réciproques de bon voisinage entre autochtones et migrants. Dans ce
contexte, la politique de « I'ivoirité » a renforcé les revendications nationales et
les revendications fonciéres se sont progressivement portées sur les terres
exploitées par les étrangers. De plus, le retour des jeunes citadins dans les
villages a coincidé avec les discours politiques stigmatisant les communautés non
nationales. Les controverses autour du concept de « I'ivoirité » ont été le point
culminant. A Duékoué, les propriétaires terriens guéré qui étaient
majoritairement favorables a l'ex-Président Laurent Gbagbo? ont accusé les
allogenes et les allochtones de soutenir la rébellion. Cette accusation s’est
accentuée lorsque certains cadres et autorités traditionnelles de la région ont
mené des campagnes de sensibilisation dans les villages pour instrumentaliser
leurs parents pendant les campagnes électorales présidentielles de 2010 (UNOCI/
HRD, 2011). Les propos ci-aprés montrent comment les discours politiques ont
nourri et exacerbé la fracture sociale a Duékoué.

Vraiment, la haine a atteint son paroxysme. Cette population vivait en son
temps, en parfaite harmonie parce qu’'on avait des parents méme qui
donnaient leurs terres gracieusement a des étrangers. Mais tu sais, au niveau
des partis politiques, on a vraiment aiguisé les divisions. On s’est beaucoup
appuyé sur des préjugés, les rumeurs, des aspirations de politiques. Donc
voici ces éléments-1a qui ont vraiment foisonné le tissu social. (Entretien avec
un autochtone, le 03/10/2021).

La cohabitation entre autochtones et migrants aurait connu ses « bons
moments » avant 'apparition des récurrentes crises socio-politiques. En effet, en
s'appuyant sur la politisation des identités socio-ethniques, le jeu politique a
engendré une profonde fracture sociocommunautaire. Les préjugés, les rumeurs
et les 1déologies politiques structurés autour de I'ethnie ont été des ingrédients de
la structuration des lignes de fracture entre les communautés. Ainsi, a Duékoué,
la terre et la politique ethnocentrique se sont ainsi avérées étre un cocktail
explosif au cours de ces dernieres années a Duékoué.

Quand les allogénes sont arrivés, ils n'ont pas obligé nos parents a leur
vendre la forét. Eux, ils demandaient seulement a faire leur culture et a avoir
Pargent. Mais c’est les politiciens qui sont rentrés en jeu pour fagonner
Pesprit des uns et des autres en disant si le régime change, les gens vont les
chasser de leurs foréts. Ou bien ceux-la, ils disent aux Guéré que ceux-la sont
en train d’exploiter vos foréts, aprés, ils vont occuper votre région. Les
politiques ont mis ca dans la téte des gens. (Entretien avec un autochtone, le
07/10/2021)

7 Monsieur Laurent est un homme politique ivoirien et ancien Président du parti politique “Front
Populaire Ivoirien (FPI)”. Il fut Président de la République de Céte d’Ivoire de 2000 a 2011. Il est
aussi fondateur du parti politique “Le Parti des Peuples Africains-Cote d’Ivoire” créé en 2021 ;

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

373



=S secisuea
https://akounda.net/

En définitive, on retient que I'’épine dorsale de I'instabilité et des tensions
intercommunautaires dans la zone de Duékoué est le foncier. Mais ces conflits
n’auraient jamais atteint un tel niveau de violence sans leur croisement avec le
discours politique. Dans cette localité, autochtones et migrants s’accordent a
penser que la politique a été une source d’exacerbation du délitement du lien
social communautaire.

2.2. Rebatir la cohésion apreés la guerre : les initiatives de la CDVR et de la
CONARIV

Apres la crise post-électorale de 2010-2011, le gouvernement ivoirien a mis en
place plusieurs mécanismes de justice transitionnelle afin de réconcilier les
communautés divisées. Comment ces mécanismes ont-ils été percus par les
communautés ?

Les initiatives de cohésion sociale a Duékoué ont été portées principalement,
par la Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation (CDVR) et la Commission
Nationale, de Réconciliation, de l'Indemnisation des Victimes (CONARIV).
Installée en 2013 a Duékoué, les actions de la CDVR ont porté, dans un premier
temps, sur la formation des agents recrutés dans le cadre des sensibilisations des
communautés. Ces agents étaient chargés de sillonner plusieurs localités de la
région du Guémon dans le but de sensibiliser les populations a la paix. Dans le
courant de l'année 2014 par exemple, cette structure, en collaboration avec
PONUCIS, a visité la localité de Guitrozon® afin de sensibiliser les communautés
a la réconciliation et au pardon. Elle a aussi mené des actions de promotion du
processus de réconciliation nationale et de consolidation de la paix a Petit-
Duékoué, un quartier autochtone, auparavant un village, lors du lancement de
« FONUCI-tour », une tournée de sensibilisation sur la cohésion sociale et la
réconciliation.

Au niveau de la ville, les séances de sensibilisation de la CDVR se faisaient a
travers des rencontres communautaires. Il était question, d'une part, des
rencontres intracommunautairesl® et dautre part, des rencontres
intercommunautaires!!. Ces rencontres visaient a consolider la cohésion sociale
et a guérir les blessures liées a la crise. Le message véhiculé portait

8 Opération des Nations Unies en Cote d’Ivoire.

9 Guitrozon est un village de Duékoué qui, a 'image de Petit-Duékoué a connu des affrontements
intercommunautaires en mai-juin 2005. Ces conflits qui ont commencé avec les Guéré qui
auraient tué 04 fermiers de la communauté Senoufo, a débouché sur des attaques sur le village
par des individus non identifiés qui ont fait au moins 41 morts. Ces massacres ont suscité
d’autres attaques contre les Dioulas et les Burkinabe, dont le bilan s’élevait a, au moins, 11
morts.

10 Les rencontres intracommunautaires sont des rencontres qui regroupaient, soient uniquement
les autochtones, soient uniquement les migrants.

11 Les rencontres intercommunautaires sont des rencontres qui rassemblaient a la fois des
autochtones et des migrants.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

374



=S secisuea
https://akounda.net/

principalement sur le pardon et la réconciliation. Dans certaines rencontres qui
regroupaient des victimes de guerre uniquement autochtones, les agents les
sensibilisaient a étre plus tolérants envers les autres communautés en insistant
sur I'idée qu’elles aussi ont été victimes de la guerre. Dans un deuxiéme temps,
cette structure a ouvert un centre d’écoute dans la Commune de Duékoué qui a
servi a la phase des auditions des victimes de guerre. L’écoute consistait a
recevoir les victimes et a recueillir leurs témoignages des événements vécus au
cours des conflits socio-politiques. La troisieme qui est la derniere phase, a
concerné les enquétes en lien avec les faits relatés par des victimes.

[...] La premiére phase était la sensibilisation. Et on I'a fait dans toute la
région du Guémon. Apres la sensibilisation, il y a eu la phase des auditions.
Ca a duré douze jours. Cette phase pilote 13, s’est faite seulement a Duékoué.
C’est apres la phase pilote, que la grande phase a été lancée. A ce niveau
maintenant, cela a fait trois ans et demi. On a fait les auditions des victimes.
Apreés les auditions, il y a eu les enquétes. A propos des enquétes, c’était la
vérification de certains faits puisque les victimes ont rapporté les faits. Y a
les faits qui étaient emblématiques, donc, il fallait aller vérifier. (Entretien
avec un ex-agent de la CDVR, le 10/04/2019).

Les activités principales de la CDVR a Duékoué se sont déroulées de 2013 a
2015. Elles étaient structurées autour des séminaires de réflexion avec les
différents leaders communautaires et les associations des victimes de guerre
regroupant des femmes et des hommes ; des campagnes de sensibilisations sur
les droits de 'homme et des recensements des victimes de guerre. Les avantages
liés au pardon ont constitué le message clé au cours des séminaires de réflexion
en vue dinciter les communautés a se pardonner. En sus, les émissions
radiophoniques, a la « Voix du Guémon » la radio locale de Duékoué, leur ont
servi de canal pour proner quotidiennement la cohésion sociale a I'endroit de la
population. La phase des enquétes de terrain a consisté a vérifier les faits relatés
par des victimes dans le cadre des indemnisations. Ces activités ont plus ou
moins aidé a raffermir le lien entre les différentes communautés.

Créée en mars 2015 a I'issue de l'officialisation du rapport de la CDVR, la
CONARIV était chargée de parachever le travail de la CDVR a travers
I'identification et le recensement des victimes non recensées et les ayants droit de
victimes non identifiées en vue de consolider un fichier unique. Elle avait pour
role de I'indemnisation des victimes de guerre et de procéder a la réparation des
préjudices subis ou a la restitution des biens. A cette étape, les victimes de guerre
ont saisi la CONARIV pour une demande d’indemnisation, accompagnée de
pieces justificatives. Cependant, les acteurs interrogés affirment ne pas avoir
bénéficié des indemnisations.

Un temps, ils sont venus, effectivement, ils allaient recenser les victimes de
guerre, je crois, au quartier ici, y a des gens qui ont donné leurs noms. Mais
tout ce qui a été dit, ca a été le contraire. Personne n’a bénéficié de quelque
chose. (Entretien avec un migrant, 20/04/2019)

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

375



=S secisuea
https://akounda.net/

Selon des participants a I'’étude, les promesses d'indemnisation en faveur
des communautés sont restées sans suite favorable. Aussi, 1ls dénoncent ’absence
de wvisibilité ou de transparence dans le processus de réparation. La non
publication de la liste des victimes a participé également au renforcement des
ressentiments des victimes et leurs familles vis-a-vis de 'Etat ivoirien.

’étude montre qu'a l'issue des actions menées par ces deux structures
étatiques sur 874.056 dossiers soumis a la cellule vérification, seulement 316.954
ont été validés, soit 36% de dossiers validés et 64% de demandes rejetées. Dans la
localité de Duékoué, toutes les victimes n'ont pas été recensées pendant la phase
des auditions qui devrait permettre aux agents de la CONARIV de procéder a
'indemnisation de celles-ci. A ce sujet, diverses plaintes a I'’encontre des agents
recenseurs de la CDVR auraient été enregistrées. Ces failles percues révelent
ainsi les limites des actions de la CDVR et de la CONARIV et participe a la
persistance de la fracture sociale, car selon les communautés, les blessures
demeurent béantes.

En dehors de la CDVR et de la CONARIV, plusieurs ONG!2sont intervenues
dans le processus de réconciliation des communautés. Leur intervention se situe
essentiellement au niveau humanitaire et insiste sur la réduction de la
vulnérabilité socio-économique des victimes de guerre a travers la distribution
des dons en vivres et non vivres, la construction et la réhabilitation des abris
pour faciliter le retour des déplacés et 'assistance sanitaire psychologique.

Ces actions conjointes des structures étatiques et des ONG ont eu des effets
positifs sur le capital social communautaire. Les victimes ayant pris part a des
ateliers de réflexion sur la cohésion sociale parviennent plus ou moins a se
rapprocher les unes des autres, indifféremment des appartenances socio-
ethniques. Malgré cela, ces initiatives se sont heurtées a la persistance des
imaginaires de méfiance et d’exclusion, hérités des violences passées.

2.3. Quand les perceptions différenciées des communautés inhibent leur
engagement dans des initiatives de cohésion sociale

Par perceptions, nous entendons ’ensemble des représentations symboliques
et des attentes collectives qui orientent les imaginaires du « vivre-ensemble »
chez les communautés. Chez les autochtones, la libération des prisonniers
politiques, le retour des anciens partisans du Front Populaire Ivoirien (FPI),
I'indemnisation des victimes de guerre, le pardon national adressé aux
populations, I'établissement de la vérité, la justice et 'égalité constituent des
facteurs majeurs et sont considérés comme prioritaires pour une réconciliation
durable en Cote d’Ivoire. Pour eux, le souvenir, 'exigence de la vérité et la justice
constituent une stratégie de reconnaissance de leurs souffrances. En revanche,
les migrants percoivent la réconciliation comme le pardon et I'oubli des préjudices

12 71 g’agit des ONG nationales notamment Bonne Action, PAPC et ONG internationales dont
Oxfam.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

376



=S secisuea
https://akounda.net/
subis. Dans I'imaginaire des migrants, adopter un discours d’oubli, de pardon, de
vivre-ensemble n’est pas seulement une conviction morale ou religieuse. Clest
aussl une maniere pragmatique de se protéger socialement dans un contexte ou
ils sont soupconnés. C’est donc une stratégie pour éviter d’étre stigmatisés,
marginalisés ou exclus.

Cet antagonisme entre la mémoire et I'oubli illustre deux rapports au passé :
I'un revendicatif (autochtones) et l'autre défensif (migrants). Ces imaginaires
opposés rendent la réconciliation difficile car ils reposent sur des logiques
mémorielles concurrentes.

De ce fait, la réconciliation consiste d’'une part, pour les autochtones, a
libérer tous les prisonniers politiques et a donner 'opportunité a tous les anciens
partisans du FPI en l'exil de revenir en Céte d’Ivoire. Entre autres partisans,
figure Monsieur Charles Blé Goudé!3, I'ancien ministre ivoirien de la Jeunesse,
de 'Emploi et de la Formation professionnelle de I'ex-Président Laurent Gbagbo.
Ils préconisent aussi le retour de l'ancien premier ministre Monsieur Soro
Guillaume!4. Pour eux, le retour de toutes ces personnalités politiques au pays
peut concourir a la restauration véritable du tissu social.

Pour qu’il y ait de réconciliation vraie, aujourd’hui, on peut pas dire quil n’y a
pas de prisonniers politiques. Y a d’autres qui sont encore dans les autres
pays [...] Y a Blé Goudé qui est la-bas, y a Soro Guillaume. Pour pouvoir
pardonner complétement 14, il faut les faire revenir dans leur pays. Parce que
ca, c’est de T'hypocrisie, on prone la réconciliation pendant que y a des
familles qui sont endeuillées parce que leurs parents sont en prison.
(Entretien avec une autochtone, le 09/10/2021)

Dans l'optique des autochtones, la question des prisonniers politiques et du
retour des exilés doit étre I'un des facteurs clés au coeur des actions de
restauration du lien social. La non prise en compte de ce facteur aboutirait a une
réconciliation de facade. De plus, ils percoivent I'indemnisation des victimes de
guerre comme 1'un des piliers fondamentaux dans un processus de réconciliation.
Chez eux, la réparation financiére permettrait aux veuves et aux orphelins de
compenser plus ou moins les préjudices subis. Les autochtones estiment avoir
souffert et continuent de subir des effets dévastateurs des différentes crises
survenues dans le pays. Il serait donc judicieux, selon eux, que I'Etat ivoirien

1311 est 'un des ministres qui a été un soutien clé au Président Laurent Gbagbo pendant la crise
post-électorale de 2010-2011. Apres la défaite du Président Laurent Gbagbo, la Cour Pénale
International (CPI), a émis un mandat d’arrét international & son encontre. Il était accusé pour
crimes contre 'humanité.

14 1 a été le premier ministre de la république de Cote d’Ivoire de 2007 a 2012. De 2012 a 2019, il
fut le président de 1’Assemblée nationale ivoirienne. En exil depuis 2019, monsieur Soro
Guillaume était accusé de “complot”, tentative d’atteinte, contre 'autorité de I’Etat” ainsi que de
“diffusion et publication de nouvelles fausses jetant le discrédit sur les institutions et leur
fonctionnement, ayant entrainé une atteinte au moral des populations”. (www.bbc.com, le 23 juin
202).

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

377


http://www.bbc.com/

=S secisuea
https://akounda.net/
apporte une réparation financiere de maniere transparente et équitable a toutes
les victimes.

Ils n'ont qu'a dédommager ceux qui sont dans le besoin, les un million la, ils
n‘ont qu'a tout faire, ils vont donner a chacun. Si chacun veut 1a, il enterre
pour lui, s’1l veut 14, il paie placalil® un million, il mange, c’est son probléme,
mais seulement, ils n'ont qua les dédommager. (Entretien avec une
autochtone, le 09/10/2021).

Pour les autochtones, les dédommagements apparaissent comme des actes
symboliques a I'’endroit des victimes de guerre parce que ceux-ci permettent aux
victimes d’étre soulagées. Ils interpréetent ces gestes comme la manifestation d'un
engagement de 'Etat en faveur de leur bien-étre.

Hormis les indemnisations des victimes de guerre, la réconciliation engage,
du point de vue des autochtones, une présentation d’excuses publiques de la part
du gouvernement ivoirien a I'’endroit des communautés affectées. Car pour eux,
les différentes crises que traverse le pays, ont lourdement affecté la localité de
Duékoué. C’est pourquoi ils estiment que « pour qu’il y ait la paix du ceeur, il faut
que le président vienne demander pardon a la population ; un pardon au moins
national »6, Un pardon public de la part du gouvernement est percu par les
membres de cette communauté comme la reconnaissance de leurs souffrances.
Par ailleurs, selon ces derniers, la vérité doit étre aussi un levier essentiel dans le
processus de restauration du capital social communautaire pour la réhabilitation
des individus proches des disparus et pour la reconstruction de la famille. Elle est
également indispensable pour la reconstruction de la société et au-dela, pour les
générations futures.

Ce qui s’est passé chez nous la, si on ne voit pas la vérité, la réconciliation
dont on parle, elle serait difficile parce que beaucoup de mauvaises choses se
sont passées dans cette ville. On fait tout mais la blessure 1a, on I'a encore
intérieurement ; ¢a, je ne vous cache pas ca. Tant que les autorités n’ont pas
pris leur baton de pélerin pour dire cette vérité-la, pour au moins comprendre
nos problémes, on va se réconcilier mais c’est sur les lévres. Ce quil va se
passer plus tard, si c’est pas nous, ¢a serait peut-étre nos enfants. (Entretien
avec un autochtone, le 11/10/2021).

Ce témoignage illustre la persistance des blessures symboliques et morales,
qui rendent difficile toute appropriation pleine du discours officiel sur la
réconciliation. L’établissement de la vérité dans le processus de la réconciliation
parait ainsi fondamental pour les autochtones. Par ailleurs, ils pensent que la
réconciliation doit étre engagée par les «grands acteurs politiques» se
réconciliant entre eux au sommet. Ce qui suppose que le vivre-ensemble
communautaire est corrélé a la réconciliation par le haut entre les acteurs
politiques :

15 Un mets ivoirien fait a base du manioc.
16 Entretien avec un autochtone, le 07/10/ 2021.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

378



S RENVUE
= AT LIRMNE>.A

https://akounda.net/
On a une population quand méme qui se reconnait en des leaders. Tant que les
leaders n’ont pas vraiment mis balle a terre, tout le travail qui a été abattu pour la
réconciliation peut prendre un coup. (Entretien avec un autochtone, le
20/10/2021).

Contrairement aux autochtones, les migrants pergoivent la réconciliation
comme l’entente entre les individus vivant sur un méme territoire ou sur un
meéme site. De ce point de vue, ils estiment qu'une véritable cohésion sociale, fait
appel a loubli. Par conséquent, chaque individu doit oublier les préjudices subis
du fait des violences politiques.

Pour quil y ait une vraie cohésion sociale, c’est 'entente. [...] Ils n'ont qu’a
effacer dans leurs cceurs, ils n'ont qu’'a savoir que la crise qui est arrivée en
Cote d’'Ivoire ici 1a, tout le monde a été dedans. Donc pour ne pas que on vise
euh lautre ethnie, il faut qu'on se dise le tout le monde a participé dans la
crise de Céte d’Ivoire, vous comprenez ? (Entretien avec une migrante, le
07/10/2021).

Dans T'optique des migrants interrogés, la cohésion sociale nécessite I'oubli.
En réalité, ils pensent que les autochtones devraient reconnaitre que chaque
groupe ethnique en Cote d’Ivoire a pris une part active a la crise post-électorale
de 2010-2011. Du coup, manifester des attitudes de suspicions a l’encontre de
Pautre communauté, ne fait que concourir a la persistance de la fracture sociale
intercommunautaire.

Le pardon permet aux personnes ayant vécu la guerre de laisser derriere
elles le passé douloureux pour vivre avec leurs ennemis d’hier. A Duékous,
d’autres migrants ont évoqué le pardon parce qu’ils pensent que la vengeance ne
fera qu’enfermer la Cote d’'Ivoire dans des conflits interminables et donc dans une
fracture sociale de plus en plus profonde. Dans cette perspective, la réconciliation
nécessite le pardon des actes des offenses et I'oubli définitif de ceux-ci. Toutefois,
cette réconciliation ne peut étre effective sans la réconciliation avec soi. « On a
tous perdu quelque chose, donc il faudrait que on puisse se pardonner nous-
mémes. »7, Cette conception de la réconciliation renvoie a une intériorisation du
processus de paix ou le pardon devient un acte individuel préalable a la cohésion
collective. Pour les migrants, insister trop sur la mémoire des violences et sur la
recherche des coupables risque de les mettre en position de bouc-émissaire.

Par ailleurs, 1l est important de souligner que malgré l'antagonisme des
imaginaires de réconciliation chez les communautés autochtones et migrantes,
celles-ci s’accordent sur l'inclusion du pardon et I'indemnisation des victimes de
guerre dans le processus de reconstruction du lien social en Cote d’Ivoire.

17 Entretien avec une migrante, le 20/10/2021.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

379



oL RENU =
= AT LIRMNE>.A

https://akounda.net/
3. Discussion

La fracture sociale qui persiste a Duékoué ne s’explique pas seulement par les

tensions historiques autour du foncier ou par les rivalités politiques. Elle plonge
aussi ses racines dans un univers profondément symbolique, ou la mémoire, les
émotions et les imaginaires hérités de la guerre continuent de guider les relations
entre les groupes socio-ethniques. Les violences successives ont laissé derriere
elles une mémoire collective fragmentée, dans laquelle chaque communauté
raconte sa propre version du conflit. Comme le rappelle M. Halbwachs (1950), « la
mémoire n’est pas individuelle mais toujours sociale, car ce sont les cadres
sociaux qui la rendent possible ». A Duékoué, cette mémoire collective se traduit
par des récits divergents ou autochtones et migrants rejouent, chacun a leur
maniére, les traumatismes de la guerre. Ces récits ne sont pas de simples
souvenirs, mais des « imaginaires mémoriels » qui déterminent la maniéere dont
les acteurs concoivent la justice, la réconciliation et le vivre-ensemble.
Dans ce contexte, la cohésion sociale apparait comme une entreprise
éminemment symbolique. Elle ne se réduit pas a la restauration des liens
économiques, culturels ou politiques, mais suppose une recomposition des
significations collectives et des horizons de confiance. Or, cette recomposition est
freinée par des imaginaires sociaux opposés.

Les autochtones guéré inscrivent la réconciliation dans une logique de
justice mémorielle. Cette exigence se matérialise a travers des demandes de
libération des prisonniers, de retour des exilés, dindemnisation, de vérité et
d’excuses publiques. Ainsi, pour I'un d’eux : « tant que les autorités n'ont pas pris
leur baton de pélerin pour dire cette vérité-1a, [...] on va se réconcilier mais c’est
sur les levres ». Cela suppose qu’en l'absence de cette exigence, l'action des
institutions étatiques est percue par les victimes, comme porteuses d'une « justice
des vainqueurs ». Dans la perspective qui est la nétre, A. Assouan (2023), N.L.
Kiki (2015), H. Lambatim (2011) et E. Nindorera (2006) démontrent que, malgré
le fait que les structures de réconciliation se fixent pour objectif de placer les
victimes au coeur du processus de réconciliation, celles-ci restent souvent exclues
des décisions et jugent les indemnisations insuffisantes. Alors qu’il ne peut avoir
de véritable réconciliation si les victimes sont ignorées. Ainsi, ils recommandent
de véritablement associer les victimes et de garantir des réparations justes et
transparentes pour renforcer la réconciliation. En revanche, F. Akindés (2017)
reléve un point divergent. Il note que I'absence de réconciliation en Cote d’Ivoire
est aussi alimentée par les promesses de développement non tenues par la
croissance économique. Les griefs contre I'Etat trouvent leur source dans le
sentiment diffus que les fruits de la croissance sont inégalement répartis.

Les migrants, quant a eux, développent un imaginaire différent, fondé sur
le pardon et I'oubli. Leur discours valorise le dépassement des rancunes et la
coexistence pacifique : « pour qu’il y ait une vraie cohésion sociale, c’est 'entente.
[...] IIs nont qu’a effacer dans leurs ceceurs, ils nont qu’a savoir que la crise qui

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

380



=S secisuea
https://akounda.net/

est arrivée en Cote d’Ivoire ici 1a, tout le monde a été dedans ». Ce rapport a la
mémoire est plus décisif : il traduit une volonté de tourner la page pour préserver
la stabilité sociale. Ils savent que l'excés de mémoire empéche le pardon en
maintenant une fixation sur le passé douloureux, ce qui peut rendre difficile la
libération et la réconciliation. Aussi, I'excés de 'oubli peut également effacer la
responsabilité en niant le passé comme dans le cas d'une amnistie ou d’'un déni.
L’oubli devient pour eux a la fois une stratégie de protection et un moyen d’éviter
la confrontation avec le passé douloureux.

Ainsi, la dialectique entre mémoire et oubli, vérité et pardon, complexifie
les initiatives en faveur de la cohésion sociale. A Duékous, il n’y a pas d’espace
symbolique ou « mémoire obligée» et « pardon inconditionnel » pourraient
dialoguer. Car les mécanismes institutionnels tels que la CDVR ou la CONARIV
ont privilégié une approche administrative de la réconciliation, sans prendre en
compte la logique différenciée des imaginaires collectifs. Cela confirme la critique
de M.R. Ginty (2011) vis-a-vis de «la paix importée », qui demeure souvent
déconnectée des représentations locales comme le souligne un résident
autochtone : « on prone la réconciliation pendant que des familles sont
endeuillées [...] parce que leurs parents sont en prison ». La réconciliation est
donc percue comme inachevée tant que des injustices sont maintenues. Les
migrants, quant a eux, y voient un risque d’exclusion si le passé est réactivé.
Selon P. Gaborit (2006) et M.R. Ginty (2011), on ne décréte pas le pardon, la
réconciliation ou l'oubli collectif. La reconnaissance du passé, et notamment des
exactions, massacres, tortures et déplacements de populations ne doit pas
devenir la derniére priorité des élites en charge de la reconstruction du vivre-
ensemble. Au niveau individuel et familial, le droit de savoir ce qui est arrivé aux
proches disparus devrait par ailleurs étre reconnu comme un droit des
survivants.

A Duékoué, I'absence de cette reconnaissance mutuelle maintient les

groupes dans des imaginaires fermés et des logiques de rivalité mémorielle. Par
conséquent, la cohésion sociale ne peut se comprendre indépendamment de la
gestion symbolique du souvenir et du pardon. La mémoire collective, loin d’étre
un simple héritage, devient un instrument de positionnement social et
identitaire.
Toutefois, A.D. Olinga (2011) estime qu'une exigence immédiate et radicale de
justice absolue peut-étre un obstacle sérieux vers la paix. D’ou l'utilité dune
intelligente administration de la justice de maniere a donner de l'espace aux
efforts d’apaisement, sans laisser le sentiment d'une prime au criminel, a
I'ignoble ou I'infame, prime qui ne constituerait pas a une paix durable.

En définitive, 'on peut observer que la cohésion sociale, a Duékoué, reste
prisonniere dun double paradoxe. D'un Coté, l'exces de mémoire chez les
autochtones entretient la revendication identitaire et la rancune; de l'autre,
lappel a l'oubli chez les migrants favorise une paix superficielle, mais sans

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

381



https://akounda.net/
justice durable. Les imaginaires sociaux fonctionnent comme de véritables

matrices a sens qui faconnent la perception de la justice, du pardon et de la
coexistence. Ils traduisent les aspirations, les peurs et les blessures collectives
héritées de la guerre, tout en orientant les stratégies de réappropriation du vivre
ensemble.

Conclusion

La question de la restauration du vivre-ensemble communautaire n’est pas
nouvelle. Depuis 1999, période a laquelle la Cote d’Ivoire a connu son premier
coup d’Etat militaire jusqu’a aujourd’hui, la réconciliation est au coeur des actions
des régimes qui se sont succédés a la téte du pays. Apres le dénouement
meurtrier du contentieux post-électoral de 2010-2011, la béance des lignes de
fracture au sein de la société ivoirienne et notamment dans les localités comme
Duékoué qui ont connu de nombreuses atrocités interethniques, a conduit a la
mise en place d’abord de la CDVR et ensuite, de la CONARIV avec pour objectif
de créer le rapprochement entre les communautés. Sans nier le fait que ces
organismes ont peu ou prou, réussi a « faire parler les gens» a travers leurs
actions, la persistance des crispations et du repli identitaire est 'expression des
limites de la politique de restauration du vivre-ensemble. En regardant sur un
nouvel angle la problématique de la cohésion sociale, cette étude arrive a la
conclusion qu’au-dela des acteurs, ce sont des imaginaires qui s’affrontent. Alors
que la perception de la cohésion chez les autochtones se structure autour du
triptyque mémoire-vérité-justice, celle des migrants est construite autour de
Ioubli et le pardon. Il nous semble de ce point de vue, quune politique de
restauration du vivre-ensemble communautaire ne peut faire 1’économie de
lethnographie de ces imaginaires avant la mise en dialogue des acteurs qui les
portent.

Références bibliographiques

AKINDES Francis, 2017, « On ne mange pas les ponts et le goudron : les sentiers
sinueux dune sortie de crise en Cote d’'Ivoire ». Politique Africaine 4 (148) : 5 a
26.

ASSOUAN Amichia David, 2021, Victimes dans la justice transitionnelle en Cote
d'Ivoire : Une approche transversale pour l'effectivité des droits des victimes,
Theése de doctorat, Université Lumiere Lyon 2, Sous la direction de Genevieve
Iacono.

DURKHEIM Emile, 1893, De la division du travail social, étude sur
Porganisation des sociétés supérieures, These présentée a la Faculté des lettres
de Paris, Alcan, Presses Universitaires de France (réédition 1978).

GABORIT Pascaline, 2006, « Mémoire, oubli et réconciliation dans les sociétés
post-conflictuelles : 'exemple du Cambodge », Interrogation, N°3, disponible sur
https://www.revue-interrogations.org/Memoire-oubli-et-reconciliation, consulté le

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

382


https://www.revue-interrogations.org/Memoire-oubli-et-reconciliation

oL RENU =
= AT LIRMNE>.A

https://akounda.net/
05/09/2025.

GINTY Mac Roger, 2011, International Peacebuilding and Local Resistance:

Hybrid Forms of Peace, Palgrave Macmillan

HALBWACHS Maurice, 1950, La mémoire collective. Paris : PUF.
INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (ICTJ), 2016,
Recommandations pour la Réparation des Victimes,
https://www.ictj.org/mode/22512.

KIKI-NEME Lydie, 2015, « Droit international de la reconnaissance : le cas des

victimes de la guerre a la fin du conflit ivoirien », 147-73.

KOUADIO Chantal, 2008, Perceptions croisées entre Autochtones et E’traﬂgers
en Cote d’Ivorre - le cas de la population de Méagui dans I'Ouest ivoirien, Rapport
de recherche 7.

KOUAME Georges, KOUASSI Noél, KONE Moussa et al., 2012, « Cote d’Ivoire :
le foncier au coeur des enjeux de reconstruction », Revue Grain de sel, N°57.
KOUASSI N’goran Francgois et N'DRIN Beugré Anselme, 2016. « Conflits fonciers
intercommunautaires et fracture sociale dans les régions du Guémon et du
Cavally a I'Ouest de la Céte d’Ivoire » European Scientific 12 (14).

LAMBATIM Hélene, 2011, «Justice transitionnelle et droits économique, sociaux
et culturels », Conference Paper, Cameroun.

LYON-Caen Judith, 2007, « Une histoire de 'imaginaire social par le livre en
France au premier XIXe siécle », Revue de synthése, n° 1-2, pp. 165-180.
NINDORERA Eugene, 2006, « Pas de véritable réconciliation sans justice »,
Bujumbura, disponible sur
http://www.arib.info/Nindorera Pas Reconciliation Sans Justice.htm., consulté
le 12/02/2023.

OLINGA Alain Didier, 2011, « Justice et paix : comment se combinent-elles et

s’enrichissent-elles, mutuellement des processus de paix», Conference Paper,
Cameroun.

POPOVIC Pierre, 2013, La mélancolie des Misérables. Essai de sociocritique,
Montréal, Le Quartanier, « Erres Essais ».

RGPH, 2021, Résultats Globaux définitifs, Abidjan, octobre 2022.

UNOCI/HRD, 2011, Rapport sur les violations des droits de I'homme et du droit
International humanitaire commises a 1’'Ouest de la Cote d’Ivoire, disponible sur
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/Rapportsurlesviolationsde
sdroitsdelhommealOuest.pdf., Consulté le 11/03/2021.

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

383


http://www.arib.info/Nindorera_Pas_Reconciliation_Sans_Justice.htm
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/RapportsurlesviolationsdesdroitsdelhommealOuest.pdf
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/RapportsurlesviolationsdesdroitsdelhommealOuest.pdf

https://akounda.net/

[Numéro®5 ( Volume 2)- Décembre 2025]

384



