
                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
368 

LES INITIATIVES DE COHÉSION SOCIALE À L’ÉPREUVE DES 

IMAGINAIRES DES COMMUNAUTÉS DANS UN CONTEXTE DE 

POST-CONFLIT À DUÉKOUÉ 

 

Affoué Véronique YAO épouse N’DA 

Docteure Ès Sociologie 

Département d´Anthropologie et de Sociologie 

Université Alassane Ouattara 

yaoaffoueveronique@gmail.com 

  

Koffi Parfait N’GORAN  

Maître-Assistant 

Département d´Anthropologie et de Sociologie 

Université Alassane Ouattara 

pasngoran2022@gmail.com 

& 

Kouakou Jean-Claude KOUASSI  

Étudiant en Master 

Département d´Anthropologie et de Sociologie 

Université Alassane Ouattara 

jeanclaude020@gmail.com 

  
 

Résumé 

En Côte d’Ivoire, les fractures sociocommunautaires induites par plusieurs années 

d’épisodes de violences politico-militaires ont fait de la restauration du vivre-ensemble, 

une priorité pour l’État après la crise post-électorale de 2010-2011 ayant occasionné 

officiellement plus de 3000 morts. Mais localement, l’impact des initiatives engagées çà 

et là est mitigé au regard de la persistance d’un climat de suspicions et de méfiance entre 

les communautés. À partir d’une série d’enquêtes qualitatives réalisées à Duékoué dans 

l’Ouest ivoirien, cette contribution montre que tout en déterminant le comportement des 

communautés les unes vis-à-vis des autres, les imaginaires différenciés de la 

réconciliation freinent l’engagement collectif dans des initiatives de restauration du 

vivre-ensemble. 

Mots-clés : Côte d’Ivoire, Fracture sociale, Communautés, Cohésion sociale, Imaginaires, 

Duékoué 

Abstract 

In Côte d’Ivoire, the socio-communal fractures induced by several years of politico-

military violence have made the restoration of peaceful coexistence a state priority 

following the violent post-electoral crisis of 2010-2011, which officially claimed more 

than 3,000 lives. However, at the local, the impact of various initiatives remains mixed 

given the persisting climate of suspicion and mistrust between communities. Based on a 

series of qualitative surveys conducted in Duékoué in wester Côte d’Ivoire, this 

contribution demonstrates that, while shaping the behavior of communities toward one 

another, differentiated imaginaries of reconciliation hinder collective engagement in 

initiatives aimed at restoring community cohesion.   

Keywords: Côte d’Ivoire, Social Fracture, Communities, Social Cohesion, Imaginaries, 

Duékoué 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
369 

Introduction 

Du coup d’État de 1999 aux violences post-électorales de 2010-2011 en 

passant par la rébellion armée de 2002, les crises socio-politiques survenues en 

Côte d’Ivoire ont progressivement fissuré le corps social. Cette déliaison sociale se 

traduit notamment par un climat de méfiance, de suspicion, voire de rejet entre 

les groupes socio-ethniques (C. Kouadio, 2008), en général, mais surtout entre les 

nationaux et les non-nationaux venus des pays limitrophes1. De façon générale, 

les lignes de fracture entre ces deux groupes d’acteurs s’expriment autour des 

questions identitaires, de l’accès au foncier et des règles du jeu politique. En effet, 

dans les zones forestières propices à l’économie cacaoyère comme Duékoué, le 

foncier a été pendant longtemps au cœur des dynamiques de conflictualité entre 

les autochtones Guéré et les migrants en particulier les Burkinabè. Dans cette 

localité, les conflits intercommunautaires ont atteint leur paroxysme avec la crise 

post-électorale de 2010-2011. Plus d’un millier de personnes y ont été tuées dans 

des affrontements intercommunautaires (UNOCI/ HRD, 2011). 

À la fin de la belligérance armée, conscient de l’affaissement du capital 

social communautaire, l’État ivoirien a engagé des actions en vue de restaurer le 

vivre-ensemble. La mise en place des structures telles que la CDVR2 et la 

CONARIV3 s’inscrit dans cette perspective. En collaboration avec des ONG, elles 

ont engagé des activités conjointes en faveur de la reconstruction du lien social 

dans la zone de Duékoué. Leurs actions ont consisté à sensibiliser les populations 

à un vivre-ensemble apaisé à travers des réunions communautaires, des ateliers 

de réflexion dont le but était de rapprocher les communautés en tension du fait 

de la guerre. Si ces mécanismes institutionnels de réconciliation ont tenté de 

rétablir la confiance, ils se sont néanmoins souvent heurtés à des représentations 

collectives héritées du conflit. Ces imaginaires, nourris de méfiance et de 

mémoire sélective, ont eu des incidences sur la manière dont les communautés 

perçoivent et participent aux actions de réconciliation.  

Cette étude adopte une approche centrée sur les imaginaires des 

communautés comme prisme de compréhension des tensions persistantes entre 

elles. Cela dit, comment les imaginaires sociocommunautaires affectent-ils les 

entreprises de reconstruction du lien social ? L’objectif de cet article est 

d’analyser le lien entre les imaginaires relatifs à la réconciliation au sein des 

communautés et leur engagement dans des initiatives de cohésion sociale. 

L’analyse s’ouvre sur une mise en relief du cadre conceptuel et méthodologique, 

avant d’exposer les résultats empiriques et d’en discuter la portée analytique.  

                                                           
1 En particulier, le Burkina-Faso, le Mali et la Guinée. 
2 CDVR : Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation. Elle est chargée de restaurer la fracture 

entre les communautés après les conflits militaro-politiques qu’a connus la Côte d’Ivoire. 
3 Commission Nationale pour la Réconciliation et l’Indemnisation des Victimes. Cette structure a 

remplacé la CDVR à la fin de son mandat en 2015. Elle était chargée d’indemniser les victimes de 

guerres qui se sont fait recenser.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
370 

1. Ancrage conceptuel et méthodologique de l’étude 

Pour comprendre comment les imaginaires des communautés influencent les 

dynamiques de reconstruction du lien social à Duékoué, il importe de penser 

conjointement les notions de cohésion sociale et d’imaginaires sociaux, non pas 

comme des concepts isolés, mais comme des dimensions interdépendantes d’un 

même processus. En effet, la cohésion sociale, selon E. Durkheim (1893), est un 

processus qui cherche à renforcer les liens entre des individus dans une société. 

Or, ces liens ne se constituent pas spontanément : ils reposent sur des systèmes 

de représentations partagées et sur des pratiques relationnelles concrètes. C’est à 

ce niveau que l’articulation entre imaginaire social et engagement des 

communautés dans les initiatives de cohésion devient essentielle. L’imaginaire 

social est ce rêve éveillé que les membres d’une société font partir de ce qu’ils 

voient, lisent, entendent et leur sert de matériau et d’horizon de référence pour 

tenter d’appréhender, d’évaluer et de comprendre ce qu’ils vivent. Autrement dit, 

il est ce que ses membres appellent la réalité (P. Popovic 2013). Il permet 

également de penser la formation des identités sociales et des positions 

différentielles qu’occupent des groupes d’individus (C.J. Lyon, 2007). À Duékoué, 

les imaginaires communautaires s’enracinent dans les expériences traumatiques 

des épisodes de crises socio-politiques et les récits de violence qui structurent la 

mémoire locale. 

Les représentations de l’autre, voisin, ex-adversaire ou représentant de l’État, 

sont souvent marquées par la suspicion, la peur ou la culpabilité. Cette 

configuration imaginaire, que l’on peut qualifier de « victimaire », tend à entraver 

les initiatives de réconciliation, car elle fige les identités dans des postures de 

souffrance ou de méfiance. Cependant, d’autres imaginaires plus « réparateurs » 

ou la dimension religieuse, coexistent : ils valorisent le pardon, la solidarité et la 

reconstruction morale, ouvrant ainsi la voie à une réactivation du lien social. Ces 

imaginaires déterminent, dans une large mesure, les attitudes des communautés 

face aux programmes de cohésion et aux dispositifs institutionnels de 

réconciliation. Ainsi, la cohésion sociale à Duékoué ne résulte pas d’une simple 

addition d’efforts institutionnels ou de discours pacificateurs. Elle est surtout la 

résultante d’une interaction complexe entre imaginaires partagés et les formes de 

capital social disponibles.  

L’étude repose sur des enquêtes qualitatives menées auprès d’une diversité 

d’acteurs clés (populations autochtones, migrants, ONG, agents de la CDVR et de 

la CONARIV) en avril 2019 et en octobre 2021, dans la localité de Duékoué, 

épicentre des violences intercommunautaires pendant la rébellion armée de 2002 

et les violences post-électorales de 2010-2011. La collecte des données primaires 

s’est faite à l’aide d’une matrice contenant les items et les questions qui ont servi 

à animer les entretiens individuels et les focus group. Elle a été complétée par 

l’observation directe et par un travail d’analyse des sources documentaires 

(rapports institutionnels, publications scientifiques, ouvrages traitant des 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
371 

conflits, de la mémoire des violences, de la cohésion sociale et des problématiques 

connexes). Au total, dix-huit (18) entretiens individuels et deux (2) focus group 

ont été réalisés, avec l’implication de cinquante et une (51) personnes parmi 

lesquelles : quinze (15) autochtones, trente (30) migrants et six (6) acteurs 

institutionnels (CDVR, CONARIV et ONG).  

 

Tableau de répartition des participants à l’étude selon la catégorie et le profil   

Catégorie des 

participants à l’étude 

Profil Nombre d’acteurs par profil  

 

 

Informateurs clés  

Autochtones (leaders communautaires, 

femmes et jeunes) 

15 

Migrants (leaders communautaires, 

femmes et jeunes) 

30 

Institutions étatiques (CDVR, 

CONARIV) 

03 

 

Informateurs secondaires 

ONG locales  01 

ONG internationales 02 

Total 51 

Source : Enquête de terrain (avril 2019, octobre 2021) 

 

En dehors des acteurs institutionnels, vingt-sept (27) personnes ont été 

interrogées au quartier Kokoman et dix-huit (18) autres à Carrefour, pour 

respecter la structuration ethnique de l’espace local et pour les besoins de 

triangulation de l’information. Habités majoritairement, d’un côté par les 

migrants burkinabés et les Malinkés et de l’autre par les autochtones, ces deux 

quartiers séparés par la voie principale traversant la ville de Duékoué ont, 

pendant les périodes de crises, symbolisé les lignes de fracture entre les 

autochtones et les migrants vivant dans cette localité. 

 

2. Résultats de l’étude 

 2.1. De la terre à la politique : sociohistoire de la fracture communautaire à 

Duékoué   

    Capitale de la région du Guémon et chef-lieu de commune, Duékoué est situé à 

l’Ouest de la Côte d’Ivoire, à 470 kilomètres d’Abidjan, la capitale économique. Sa 

population est estimée à environ 220.953 habitants (RGPH4, 2021). Elle est 

limitée au Nord, par la Sous-préfecture de Guéhiébly, au Sud, par la Sous-

préfecture de Guézon, à l’Est, par la Sous-préfecture de Bagohouo et à l’Ouest, 

                                                           
4 Recensement Général de la Population et de l’Habitat.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
372 

par la région du Moyen Cavally5. Zone forestière propice à la production du cacao 

et du café, cette localité a attiré de nombreuses populations venues d’ailleurs. 

Ainsi, à côté des autochtones guéré, vivent d’importantes colonies d’allochtones 

(Baoulé, Agni, Yacouba, Senoufo, Malinké etc.) et d’allogènes (Burkinabè, 

Maliens, Guinéens etc.).  

     Au fil du temps, la pression sur les ressources foncières, en lien avec les flux 

migratoires et le développement des cultures de rente, a généré des tensions. 

L’accès aux opportunités foncières offertes par Duékoué a de ce fait, donné lieu à 

une compétition dans laquelle les autochtones se sont sentis lésés ; les migrants 

ayant acquis un large contrôle des ressources foncières. Ainsi, la question de la 

propriété foncière et de l’occupation anarchique des terres dans cette zone, 

constitue depuis plusieurs décennies une source de conflits plus ou moins violents 

entre les communautés. À titre d’exemple, on peut citer les affrontements 

sanglants entre les autochtones et les allogènes Burkinabè à Yrozon, un village 

de Duékoué dans les années 1980. Le conflit entre les autochtones guéré et 

allochtones baoulé à Fengolo en 19976. Des agriculteurs étrangers ont souvent été 

chassés des terres qu’ils cultivaient.   

Il faut néanmoins souligner que ces tensions foncières ne relèvent pas 

seulement de désaccords coutumiers. Elles traduisent également une profonde 

mutation des rapports économiques et sociaux entre les aînés et les cadets, mais 

aussi entre les communautés. Les ayant droit des lignages autochtones 

contestent fréquemment les cessions foncières, estimant que la terre, considérée 

comme un patrimoine collectif, ne saurait faire l’objet d’une appropriation 

individuelle. La contestation portée en particulier par des jeunes de retour au 

village après l’échec de leur projet urbain vise à récupérer des parcelles pour les 

revendre ensuite à des conditions plus avantageuses, et non pour les mettre en 

valeur (G. Kouamé et al., 2012). Elle révèle donc un déplacement de la logique 

coutumière vers une logique marchande. Souvent au chômage et sans 

perspectives d’insertion professionnelle, les jeunes héritiers considèrent la terre 

comme un capital à liquider rapidement pour obtenir de l’argent. Cette 

spéculative foncière n’est pas seulement un problème familial, elle révèle une 

nouvelle économie locale où la terre devient un mécanisme d’accumulation. Ces 

recompositions économiques autour du foncier ont contribué à fragiliser les 

solidarités villageoises traditionnelles et à opposer des groupes aux logiques 

temporelles différentes : les anciens attachés à la mémoire du territoire et les 

jeunes en quête de rentabilité immédiate.   

Dans ce contexte, il convient de préciser que les épisodes de violences 

politiques (1999, 2002, 2010-2011) survenues en Côte d’Ivoire ont davantage 

renforcé la fracture sociocommunautaire à Duékoué. La cristallisation des 

tensions foncières a constitué un terreau fertile aux violences politiques 

                                                           
5 Monographie de la Commune de Duékoué, 2021, région du Guémon.   
6  Un village situé dans la Sous-préfecture de Duékoué. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
373 

ultérieures où les identités communautaires et les appartenances partisanes se 

sont entremêlées. En effet, l’intrusion des questions foncières sur la scène 

politique en raison de la radicalisation des discours, a mis à mal des relations 

sociales réciproques de bon voisinage entre autochtones et migrants. Dans ce 

contexte, la politique de « l’ivoirité » a renforcé les revendications nationales et 

les revendications foncières se sont progressivement portées sur les terres 

exploitées par les étrangers. De plus, le retour des jeunes citadins dans les 

villages a coïncidé avec les discours politiques stigmatisant les communautés non 

nationales. Les controverses autour du concept de « l’ivoirité » ont été le point 

culminant. À Duékoué, les propriétaires terriens guéré qui étaient 

majoritairement favorables à l’ex-Président Laurent Gbagbo7 ont accusé les 

allogènes et les allochtones de soutenir la rébellion. Cette accusation s’est 

accentuée lorsque certains cadres et autorités traditionnelles de la région ont 

mené des campagnes de sensibilisation dans les villages pour instrumentaliser 

leurs parents pendant les campagnes électorales présidentielles de 2010 (UNOCI/ 

HRD, 2011). Les propos ci-après montrent comment les discours politiques ont 

nourri et exacerbé la fracture sociale à Duékoué. 

Vraiment, la haine a atteint son paroxysme. Cette population vivait en son 

temps, en parfaite harmonie parce qu’on avait des parents même qui 

donnaient leurs terres gracieusement à des étrangers. Mais tu sais, au niveau 

des partis politiques, on a vraiment aiguisé les divisions. On s’est beaucoup 

appuyé sur des préjugés, les rumeurs, des aspirations de politiques. Donc 

voici ces éléments-là qui ont vraiment foisonné le tissu social. (Entretien avec 

un autochtone, le 03/10/2021). 

      La cohabitation entre autochtones et migrants aurait connu ses « bons 

moments » avant l’apparition des récurrentes crises socio-politiques. En effet, en 

s’appuyant sur la politisation des identités socio-ethniques, le jeu politique a 

engendré une profonde fracture sociocommunautaire. Les préjugés, les rumeurs 

et les idéologies politiques structurés autour de l’ethnie ont été des ingrédients de 

la structuration des lignes de fracture entre les communautés. Ainsi, à Duékoué, 

la terre et la politique ethnocentrique se sont ainsi avérées être un cocktail 

explosif au cours de ces dernières années à Duékoué.  

Quand les allogènes sont arrivés, ils n’ont pas obligé nos parents à leur 

vendre la forêt. Eux, ils demandaient seulement à faire leur culture et à avoir 

l’argent. Mais c’est les politiciens qui sont rentrés en jeu pour façonner 

l’esprit des uns et des autres en disant si le régime change, les gens vont les 

chasser de leurs forêts. Ou bien ceux-là, ils disent aux Guéré que ceux-là sont 

en train d’exploiter vos forêts, après, ils vont occuper votre région. Les 

politiques ont mis ça dans la tête des gens. (Entretien avec un autochtone, le 

07/10/2021)  

                                                           
7 Monsieur Laurent est un homme politique ivoirien et ancien Président du parti politique ‘’Front 

Populaire Ivoirien (FPI)’’. Il fut Président de la République de Côte d’Ivoire de 2000 à 2011. Il est 

aussi fondateur du parti politique ‘’Le Parti des Peuples Africains-Côte d’Ivoire’’ créé en 2021 ; 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
374 

En définitive, on retient que l’épine dorsale de l’instabilité et des tensions 

intercommunautaires dans la zone de Duékoué est le foncier. Mais ces conflits 

n’auraient jamais atteint un tel niveau de violence sans leur croisement avec le 

discours politique. Dans cette localité, autochtones et migrants s’accordent à 

penser que la politique a été une source d’exacerbation du délitement du lien 

social communautaire.  

2.2. Rebâtir la cohésion après la guerre : les initiatives de la CDVR et de la 

CONARIV 

Après la crise post-électorale de 2010-2011, le gouvernement ivoirien a mis en 

place plusieurs mécanismes de justice transitionnelle afin de réconcilier les 

communautés divisées. Comment ces mécanismes ont-ils été perçus par les 

communautés ?  

Les initiatives de cohésion sociale à Duékoué ont été portées principalement, 

par la Commission Dialogue, Vérité et Réconciliation (CDVR) et la Commission 

Nationale, de Réconciliation, de l’Indemnisation des Victimes (CONARIV). 

Installée en 2013 à Duékoué, les actions de la CDVR ont porté, dans un premier 

temps, sur la formation des agents recrutés dans le cadre des sensibilisations des 

communautés. Ces agents étaient chargés de sillonner plusieurs localités de la 

région du Guémon dans le but de sensibiliser les populations à la paix. Dans le 

courant de l’année 2014 par exemple, cette structure, en collaboration avec 

l’ONUCI8, a visité la localité de Guitrozon9 afin de sensibiliser les communautés 

à la réconciliation et au pardon. Elle a aussi mené des actions de promotion du 

processus de réconciliation nationale et de consolidation de la paix à Petit-

Duékoué, un quartier autochtone, auparavant un village, lors du lancement de 

« l’ONUCI-tour », une tournée de sensibilisation sur la cohésion sociale et la 

réconciliation.  

Au niveau de la ville, les séances de sensibilisation de la CDVR se faisaient à 

travers des rencontres communautaires. Il était question, d’une part, des 

rencontres intracommunautaires10 et d’autre part, des rencontres 

intercommunautaires11. Ces rencontres visaient à consolider la cohésion sociale 

et à guérir les blessures liées à la crise. Le message véhiculé portait 

                                                           
8 Opération des Nations Unies en Côte d’Ivoire.   
9 Guitrozon est un village de Duékoué qui, à l’image de Petit-Duékoué a connu des affrontements 

intercommunautaires en mai-juin 2005. Ces conflits qui ont commencé avec les Guéré qui 

auraient tué 04 fermiers de la communauté Senoufo, a débouché sur des attaques sur le village 

par des individus non identifiés qui ont fait au moins 41 morts. Ces massacres ont suscité 

d’autres attaques contre les Dioulas et les Burkinabè, dont le bilan s’élevait à, au moins, 11 

morts.   
10 Les rencontres intracommunautaires sont des rencontres qui regroupaient, soient uniquement 

les autochtones, soient uniquement les migrants.   
11 Les rencontres intercommunautaires sont des rencontres qui rassemblaient à la fois des 

autochtones et des migrants.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
375 

principalement sur le pardon et la réconciliation. Dans certaines rencontres qui 

regroupaient des victimes de guerre uniquement autochtones, les agents les 

sensibilisaient à être plus tolérants envers les autres communautés en insistant 

sur l’idée qu’elles aussi ont été victimes de la guerre. Dans un deuxième temps, 

cette structure a ouvert un centre d’écoute dans la Commune de Duékoué qui a 

servi à la phase des auditions des victimes de guerre. L’écoute consistait à 

recevoir les victimes et à recueillir leurs témoignages des évènements vécus au 

cours des conflits socio-politiques. La troisième qui est la dernière phase, a 

concerné les enquêtes en lien avec les faits relatés par des victimes.  

[…] La première phase était la sensibilisation. Et on l’a fait dans toute la 

région du Guémon. Après la sensibilisation, il y a eu la phase des auditions. 

Ça a duré douze jours. Cette phase pilote là, s’est faite seulement à Duékoué. 

C’est après la phase pilote, que la grande phase a été lancée. À ce niveau 

maintenant, cela a fait trois ans et demi. On a fait les auditions des victimes. 

Après les auditions, il y a eu les enquêtes. À propos des enquêtes, c’était la 

vérification de certains faits puisque les victimes ont rapporté les faits. Y a 

les faits qui étaient emblématiques, donc, il fallait aller vérifier. (Entretien 

avec un ex-agent de la CDVR, le 10/04/2019). 

Les activités principales de la CDVR à Duékoué se sont déroulées de 2013 à 

2015. Elles étaient structurées autour des séminaires de réflexion avec les 

différents leaders communautaires et les associations des victimes de guerre 

regroupant des femmes et des hommes ; des campagnes de sensibilisations sur 

les droits de l’homme et des recensements des victimes de guerre. Les avantages 

liés au pardon ont constitué le message clé au cours des séminaires de réflexion 

en vue d’inciter les communautés à se pardonner. En sus, les émissions 

radiophoniques, à la « Voix du Guémon » la radio locale de Duékoué, leur ont 

servi de canal pour prôner quotidiennement la cohésion sociale à l’endroit de la 

population. La phase des enquêtes de terrain a consisté à vérifier les faits relatés 

par des victimes dans le cadre des indemnisations. Ces activités ont plus ou 

moins aidé à raffermir le lien entre les différentes communautés. 

Créée en mars 2015 à l’issue de l’officialisation du rapport de la CDVR, la 

CONARIV était chargée de parachever le travail de la CDVR à travers 

l’identification et le recensement des victimes non recensées et les ayants droit de 

victimes non identifiées en vue de consolider un fichier unique. Elle avait pour 

rôle de l’indemnisation des victimes de guerre et de procéder à la réparation des 

préjudices subis ou à la restitution des biens. À cette étape, les victimes de guerre 

ont saisi la CONARIV pour une demande d’indemnisation, accompagnée de 

pièces justificatives. Cependant, les acteurs interrogés affirment ne pas avoir 

bénéficié des indemnisations. 

Un temps, ils sont venus, effectivement, ils allaient recenser les victimes de 

guerre, je crois, au quartier ici, y a des gens qui ont donné leurs noms. Mais 

tout ce qui a été dit, ça a été le contraire. Personne n’a bénéficié de quelque 

chose. (Entretien avec un migrant, 20/04/2019) 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
376 

Selon des participants à l’étude, les promesses d’indemnisation en faveur 

des communautés sont restées sans suite favorable. Aussi, ils dénoncent l’absence 

de visibilité ou de transparence dans le processus de réparation. La non 

publication de la liste des victimes a participé également au renforcement des 

ressentiments des victimes et leurs familles vis-à-vis de l’État ivoirien.   

L’étude montre qu’à l’issue des actions menées par ces deux structures 

étatiques sur 874.056 dossiers soumis à la cellule vérification, seulement 316.954 

ont été validés, soit 36% de dossiers validés et 64% de demandes rejetées. Dans la 

localité de Duékoué, toutes les victimes n’ont pas été recensées pendant la phase 

des auditions qui devrait permettre aux agents de la CONARIV de procéder à 

l’indemnisation de celles-ci. À ce sujet, diverses plaintes à l’encontre des agents 

recenseurs de la CDVR auraient été enregistrées. Ces failles perçues révèlent 

ainsi les limites des actions de la CDVR et de la CONARIV et participe à la 

persistance de la fracture sociale, car selon les communautés, les blessures 

demeurent béantes.    

En dehors de la CDVR et de la CONARIV, plusieurs ONG12sont intervenues 

dans le processus de réconciliation des communautés. Leur intervention se situe 

essentiellement au niveau humanitaire et insiste sur la réduction de la 

vulnérabilité socio-économique des victimes de guerre à travers la distribution 

des dons en vivres et non vivres, la construction et la réhabilitation des abris 

pour faciliter le retour des déplacés et l’assistance sanitaire psychologique.  

Ces actions conjointes des structures étatiques et des ONG ont eu des effets 

positifs sur le capital social communautaire. Les victimes ayant pris part à des 

ateliers de réflexion sur la cohésion sociale parviennent plus ou moins à se 

rapprocher les unes des autres, indifféremment des appartenances socio-

ethniques. Malgré cela, ces initiatives se sont heurtées à la persistance des 

imaginaires de méfiance et d’exclusion, hérités des violences passées.  

2.3.  Quand les perceptions différenciées des communautés inhibent leur 

engagement dans des initiatives de cohésion sociale  

Par perceptions, nous entendons l’ensemble des représentations symboliques 

et des attentes collectives qui orientent les imaginaires du « vivre-ensemble » 

chez les communautés. Chez les autochtones, la libération des prisonniers 

politiques, le retour des anciens partisans du Front Populaire Ivoirien (FPI), 

l’indemnisation des victimes de guerre, le pardon national adressé aux 

populations, l’établissement de la vérité, la justice et l’égalité constituent des 

facteurs majeurs et sont considérés comme prioritaires pour une réconciliation 

durable en Côte d’Ivoire. Pour eux, le souvenir, l’exigence de la vérité et la justice 

constituent une stratégie de reconnaissance de leurs souffrances. En revanche, 

les migrants perçoivent la réconciliation comme le pardon et l’oubli des préjudices 

                                                           
12 Il s’agit des ONG nationales notamment Bonne Action, PAPC et ONG internationales dont 

Oxfam.  



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
377 

subis. Dans l’imaginaire des migrants, adopter un discours d’oubli, de pardon, de 

vivre-ensemble n’est pas seulement une conviction morale ou religieuse. C’est 

aussi une manière pragmatique de se protéger socialement dans un contexte où 

ils sont soupçonnés. C’est donc une stratégie pour éviter d’être stigmatisés, 

marginalisés ou exclus.  

Cet antagonisme entre la mémoire et l’oubli illustre deux rapports au passé : 

l’un revendicatif (autochtones) et l’autre défensif (migrants). Ces imaginaires 

opposés rendent la réconciliation difficile car ils reposent sur des logiques 

mémorielles concurrentes. 

 De ce fait, la réconciliation consiste d’une part, pour les autochtones, à 

libérer tous les prisonniers politiques et à donner l’opportunité à tous les anciens 

partisans du FPI en l’exil de revenir en Côte d’Ivoire. Entre autres partisans, 

figure Monsieur Charles Blé Goudé13, l’ancien ministre ivoirien de la Jeunesse, 

de l’Emploi et de la Formation professionnelle de l’ex-Président Laurent Gbagbo. 

Ils préconisent aussi le retour de l’ancien premier ministre Monsieur Soro 

Guillaume14. Pour eux, le retour de toutes ces personnalités politiques au pays 

peut concourir à la restauration véritable du tissu social.  

Pour qu’il y ait de réconciliation vraie, aujourd’hui, on peut pas dire qu’il n’y a 

pas de prisonniers politiques. Y a d’autres qui sont encore dans les autres 

pays […] Y a Blé Goudé qui est là-bas, y a Soro Guillaume. Pour pouvoir 

pardonner complétement là, il faut les faire revenir dans leur pays. Parce que 

ça, c’est de l’hypocrisie, on prône la réconciliation pendant que y a des 

familles qui sont endeuillées parce que leurs parents sont en prison. 

(Entretien avec une autochtone, le 09/10/2021) 

Dans l’optique des autochtones, la question des prisonniers politiques et du 

retour des exilés doit être l’un des facteurs clés au cœur des actions de 

restauration du lien social. La non prise en compte de ce facteur aboutirait à une 

réconciliation de façade. De plus, ils perçoivent l’indemnisation des victimes de 

guerre comme l’un des piliers fondamentaux dans un processus de réconciliation. 

Chez eux, la réparation financière permettrait aux veuves et aux orphelins de 

compenser plus ou moins les préjudices subis. Les autochtones estiment avoir 

souffert et continuent de subir des effets dévastateurs des différentes crises 

survenues dans le pays. Il serait donc judicieux, selon eux, que l’État ivoirien 

                                                           
13 Il est l’un des ministres qui a été un soutien clé au Président Laurent Gbagbo pendant la crise 

post-électorale de 2010-2011. Après la défaite du Président Laurent Gbagbo, la Cour Pénale 

International (CPI), a émis un mandat d’arrêt international à son encontre. Il était accusé pour 

crimes contre l’humanité.  
14 Il a été le premier ministre de la république de Côte d’Ivoire de 2007 à 2012. De 2012 à 2019, il 

fut le président de l’Assemblée nationale ivoirienne. En exil depuis 2019, monsieur Soro 

Guillaume était accusé de ‘’complot’’, tentative d’atteinte, contre l’autorité de l’Etat’’ ainsi que de 

‘’diffusion et publication de nouvelles fausses jetant le discrédit sur les institutions et leur 

fonctionnement, ayant entraîné une atteinte au moral des populations’’. (www.bbc.com, le 23 juin 

202).  

http://www.bbc.com/


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
378 

apporte une réparation financière de manière transparente et équitable à toutes 

les victimes. 

Ils n’ont qu’à dédommager ceux qui sont dans le besoin, les un million là, ils 

n’ont qu’à tout faire, ils vont donner à chacun. Si chacun veut là, il enterre 

pour lui, s’il veut là, il paie placali15 un million, il mange, c’est son problème, 

mais seulement, ils n’ont qu’à les dédommager. (Entretien avec une 

autochtone, le 09/10/2021). 

Pour les autochtones, les dédommagements apparaissent comme des actes 

symboliques à l’endroit des victimes de guerre parce que ceux-ci permettent aux 

victimes d’être soulagées. Ils interprètent ces gestes comme la manifestation d’un 

engagement de l’État en faveur de leur bien-être.  

Hormis les indemnisations des victimes de guerre, la réconciliation engage, 

du point de vue des autochtones, une présentation d’excuses publiques de la part 

du gouvernement ivoirien à l’endroit des communautés affectées. Car pour eux, 

les différentes crises que traverse le pays, ont lourdement affecté la localité de 

Duékoué. C’est pourquoi ils estiment que « pour qu’il y ait la paix du cœur, il faut 

que le président vienne demander pardon à la population ; un pardon au moins 

national »16. Un pardon public de la part du gouvernement est perçu par les 

membres de cette communauté comme la reconnaissance de leurs souffrances. 

Par ailleurs, selon ces derniers, la vérité doit être aussi un levier essentiel dans le 

processus de restauration du capital social communautaire pour la réhabilitation 

des individus proches des disparus et pour la reconstruction de la famille. Elle est 

également indispensable pour la reconstruction de la société et au-delà, pour les 

générations futures.   

Ce qui s’est passé chez nous là, si on ne voit pas la vérité, la réconciliation 

dont on parle, elle serait difficile parce que beaucoup de mauvaises choses se 

sont passées dans cette ville. On fait tout mais la blessure là, on l’a encore 

intérieurement ; ça, je ne vous cache pas ça. Tant que les autorités n’ont pas 

pris leur bâton de pèlerin pour dire cette vérité-là, pour au moins comprendre 

nos problèmes, on va se réconcilier mais c’est sur les lèvres. Ce qu’il va se 

passer plus tard, si c’est pas nous, ça serait peut-être nos enfants. (Entretien 

avec un autochtone, le 11/10/2021).    

Ce témoignage illustre la persistance des blessures symboliques et morales, 

qui rendent difficile toute appropriation pleine du discours officiel sur la 

réconciliation. L’établissement de la vérité dans le processus de la réconciliation 

paraît ainsi fondamental pour les autochtones. Par ailleurs, ils pensent que la 

réconciliation doit être engagée par les « grands acteurs politiques » se 

réconciliant entre eux au sommet. Ce qui suppose que le vivre-ensemble 

communautaire est corrélé à la réconciliation par le haut entre les acteurs 

politiques :  

                                                           
15 Un mets ivoirien fait à base du manioc.  
16 Entretien avec un autochtone, le 07/10/ 2021. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
379 

On a une population quand même qui se reconnait en des leaders. Tant que les 

leaders n’ont pas vraiment mis balle à terre, tout le travail qui a été abattu pour la 

réconciliation peut prendre un coup. (Entretien avec un autochtone, le 

20/10/2021). 

 

Contrairement aux autochtones, les migrants perçoivent la réconciliation 

comme l’entente entre les individus vivant sur un même territoire ou sur un 

même site. De ce point de vue, ils estiment qu’une véritable cohésion sociale, fait 

appel à l’oubli. Par conséquent, chaque individu doit oublier les préjudices subis 

du fait des violences politiques.  

Pour qu’il y ait une vraie cohésion sociale, c’est l’entente. […] Ils n’ont qu’à 

effacer dans leurs cœurs, ils n’ont qu’à savoir que la crise qui est arrivée en 

Côte d’Ivoire ici là, tout le monde a été dedans. Donc pour ne pas que on vise 

euh l’autre ethnie, il faut qu’on se dise le tout le monde a participé dans la 

crise de Côte d’Ivoire, vous comprenez ? (Entretien avec une migrante, le 

07/10/2021).  

Dans l’optique des migrants interrogés, la cohésion sociale nécessite l’oubli. 

En réalité, ils pensent que les autochtones devraient reconnaître que chaque 

groupe ethnique en Côte d’Ivoire a pris une part active à la crise post-électorale 

de 2010-2011. Du coup, manifester des attitudes de suspicions à l’encontre de 

l’autre communauté, ne fait que concourir à la persistance de la fracture sociale 

intercommunautaire. 

Le pardon permet aux personnes ayant vécu la guerre de laisser derrière 

elles le passé douloureux pour vivre avec leurs ennemis d’hier. À Duékoué, 

d’autres migrants ont évoqué le pardon parce qu’ils pensent que la vengeance ne 

fera qu’enfermer la Côte d’Ivoire dans des conflits interminables et donc dans une 

fracture sociale de plus en plus profonde. Dans cette perspective, la réconciliation 

nécessite le pardon des actes des offenses et l’oubli définitif de ceux-ci. Toutefois, 

cette réconciliation ne peut être effective sans la réconciliation avec soi. « On a 

tous perdu quelque chose, donc il faudrait que on puisse se pardonner nous-

mêmes. »17. Cette conception de la réconciliation renvoie à une intériorisation du 

processus de paix où le pardon devient un acte individuel préalable à la cohésion 

collective. Pour les migrants, insister trop sur la mémoire des violences et sur la 

recherche des coupables risque de les mettre en position de bouc-émissaire.  

Par ailleurs, il est important de souligner que malgré l’antagonisme des 

imaginaires de réconciliation chez les communautés autochtones et migrantes, 

celles-ci s’accordent sur l’inclusion du pardon et l’indemnisation des victimes de 

guerre dans le processus de reconstruction du lien social en Côte d’Ivoire.  

 

 

                                                           
17  Entretien avec une migrante, le 20/10/2021. 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
380 

3. Discussion 

La fracture sociale qui persiste à Duékoué ne s’explique pas seulement par les 

tensions historiques autour du foncier ou par les rivalités politiques. Elle plonge 

aussi ses racines dans un univers profondément symbolique, où la mémoire, les 

émotions et les imaginaires hérités de la guerre continuent de guider les relations 

entre les groupes socio-ethniques. Les violences successives ont laissé derrière 

elles une mémoire collective fragmentée, dans laquelle chaque communauté 

raconte sa propre version du conflit. Comme le rappelle M. Halbwachs (1950), « la 

mémoire n’est pas individuelle mais toujours sociale, car ce sont les cadres 

sociaux qui la rendent possible ». À Duékoué, cette mémoire collective se traduit 

par des récits divergents où autochtones et migrants rejouent, chacun à leur 

manière, les traumatismes de la guerre. Ces récits ne sont pas de simples 

souvenirs, mais des « imaginaires mémoriels » qui déterminent la manière dont 

les acteurs conçoivent la justice, la réconciliation et le vivre-ensemble.  

Dans ce contexte, la cohésion sociale apparaît comme une entreprise 

éminemment symbolique. Elle ne se réduit pas à la restauration des liens 

économiques, culturels ou politiques, mais suppose une recomposition des 

significations collectives et des horizons de confiance. Or, cette recomposition est 

freinée par des imaginaires sociaux opposés.  

Les autochtones guéré inscrivent la réconciliation dans une logique de 

justice mémorielle. Cette exigence se matérialise à travers des demandes de 

libération des prisonniers, de retour des exilés, d’indemnisation, de vérité et 

d’excuses publiques. Ainsi, pour l’un d’eux : « tant que les autorités n’ont pas pris 

leur bâton de pèlerin pour dire cette vérité-là, [...] on va se réconcilier mais c’est 

sur les lèvres ». Cela suppose qu’en l’absence de cette exigence, l’action des 

institutions étatiques est perçue par les victimes, comme porteuses d’une « justice 

des vainqueurs ». Dans la perspective qui est la nôtre, A. Assouan (2023), N.L. 

Kiki (2015), H. Lambatim (2011) et E. Nindorera (2006) démontrent que, malgré 

le fait que les structures de réconciliation se fixent pour objectif de placer les 

victimes au cœur du processus de réconciliation, celles-ci restent souvent exclues 

des décisions et jugent les indemnisations insuffisantes. Alors qu’il ne peut avoir 

de véritable réconciliation si les victimes sont ignorées. Ainsi, ils recommandent 

de véritablement associer les victimes et de garantir des réparations justes et 

transparentes pour renforcer la réconciliation. En revanche, F. Akindès (2017) 

relève un point divergent. Il note que l’absence de réconciliation en Côte d’Ivoire 

est aussi alimentée par les promesses de développement non tenues par la 

croissance économique. Les griefs contre l’État trouvent leur source dans le 

sentiment diffus que les fruits de la croissance sont inégalement répartis. 

Les migrants, quant à eux, développent un imaginaire différent, fondé sur 

le pardon et l’oubli. Leur discours valorise le dépassement des rancunes et la 

coexistence pacifique : « pour qu’il y ait une vraie cohésion sociale, c’est l’entente. 

[…] Ils n’ont qu’à effacer dans leurs cœurs, ils n’ont qu’à savoir que la crise qui 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
381 

est arrivée en Côte d’Ivoire ici là, tout le monde a été dedans ». Ce rapport à la 

mémoire est plus décisif : il traduit une volonté de tourner la page pour préserver 

la stabilité sociale. Ils savent que l’excès de mémoire empêche le pardon en 

maintenant une fixation sur le passé douloureux, ce qui peut rendre difficile la 

libération et la réconciliation. Aussi, l’excès de l’oubli peut également effacer la 

responsabilité en niant le passé comme dans le cas d’une amnistie ou d’un déni. 

L’oubli devient pour eux à la fois une stratégie de protection et un moyen d’éviter 

la confrontation avec le passé douloureux.  

Ainsi, la dialectique entre mémoire et oubli, vérité et pardon, complexifie 

les initiatives en faveur de la cohésion sociale. À Duékoué, il n’y a pas d’espace 

symbolique où « mémoire obligée » et « pardon inconditionnel » pourraient 

dialoguer. Car les mécanismes institutionnels tels que la CDVR ou la CONARIV 

ont privilégié une approche administrative de la réconciliation, sans prendre en 

compte la logique différenciée des imaginaires collectifs. Cela confirme la critique 

de M.R. Ginty (2011) vis-à-vis de « la paix importée », qui demeure souvent 

déconnectée des représentations locales comme le souligne un résident 

autochtone : « on prône la réconciliation pendant que des familles sont 

endeuillées […] parce que leurs parents sont en prison ». La réconciliation est 

donc perçue comme inachevée tant que des injustices sont maintenues. Les 

migrants, quant à eux, y voient un risque d’exclusion si le passé est réactivé. 

Selon P. Gaborit (2006) et M.R. Ginty (2011), on ne décrète pas le pardon, la 

réconciliation ou l’oubli collectif. La reconnaissance du passé, et notamment des 

exactions, massacres, tortures et déplacements de populations ne doit pas 

devenir la dernière priorité des élites en charge de la reconstruction du vivre-

ensemble. Au niveau individuel et familial, le droit de savoir ce qui est arrivé aux 

proches disparus devrait par ailleurs être reconnu comme un droit des 

survivants.   

À Duékoué, l’absence de cette reconnaissance mutuelle maintient les 

groupes dans des imaginaires fermés et des logiques de rivalité mémorielle. Par 

conséquent, la cohésion sociale ne peut se comprendre indépendamment de la 

gestion symbolique du souvenir et du pardon. La mémoire collective, loin d’être 

un simple héritage, devient un instrument de positionnement social et 

identitaire.  

Toutefois, A.D. Olinga (2011) estime qu’une exigence immédiate et radicale de 

justice absolue peut-être un obstacle sérieux vers la paix. D’où l’utilité d’une 

intelligente administration de la justice de manière à donner de l’espace aux 

efforts d’apaisement, sans laisser le sentiment d’une prime au criminel, à 

l’ignoble ou l’infâme, prime qui ne constituerait pas à une paix durable.  

En définitive, l’on peut observer que la cohésion sociale, à Duékoué, reste 

prisonnière d’un double paradoxe. D’un Côté, l’excès de mémoire chez les 

autochtones entretient la revendication identitaire et la rancune ; de l’autre, 

l’appel à l’oubli chez les migrants favorise une paix superficielle, mais sans 



                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
382 

justice durable. Les imaginaires sociaux fonctionnent comme de véritables 

matrices à sens qui façonnent la perception de la justice, du pardon et de la 

coexistence. Ils traduisent les aspirations, les peurs et les blessures collectives 

héritées de la guerre, tout en orientant les stratégies de réappropriation du vivre 

ensemble.  

   

Conclusion 

     La question de la restauration du vivre-ensemble communautaire n’est pas 

nouvelle. Depuis 1999, période à laquelle la Côte d’Ivoire a connu son premier 

coup d’État militaire jusqu’à aujourd’hui, la réconciliation est au cœur des actions 

des régimes qui se sont succédés à la tête du pays. Après le dénouement 

meurtrier du contentieux post-électoral de 2010-2011, la béance des lignes de 

fracture au sein de la société ivoirienne et notamment dans les localités comme 

Duékoué qui ont connu de nombreuses atrocités interethniques, a conduit à la 

mise en place d’abord de la CDVR et ensuite, de la CONARIV avec pour objectif 

de créer le rapprochement entre les communautés. Sans nier le fait que ces 

organismes ont peu ou prou, réussi à « faire parler les gens » à travers leurs 

actions, la persistance des crispations et du repli identitaire est l’expression des 

limites de la politique de restauration du vivre-ensemble. En regardant sur un 

nouvel angle la problématique de la cohésion sociale, cette étude arrive à la 

conclusion qu’au-delà des acteurs, ce sont des imaginaires qui s’affrontent. Alors 

que la perception de la cohésion chez les autochtones se structure autour du 

triptyque mémoire-vérité-justice, celle des migrants est construite autour de 

l’oubli et le pardon. Il nous semble de ce point de vue, qu’une politique de 

restauration du vivre-ensemble communautaire ne peut faire l’économie de 

l’ethnographie de ces imaginaires avant la mise en dialogue des acteurs qui les 

portent.  

 

Références bibliographiques 

AKINDES Francis, 2017, « On ne mange pas les ponts et le goudron : les sentiers 

sinueux d’une sortie de crise en Côte d’Ivoire ». Politique Africaine 4 (148) : 5 à 

26.  

ASSOUAN Amichia David, 2021, Victimes dans la justice transitionnelle en Côte 

d'Ivoire : Une approche transversale pour l'effectivité des droits des victimes, 

Thèse de doctorat, Université Lumière Lyon 2, Sous la direction de Geneviève 

Iacono. 

DURKHEIM Emile, 1893, De la division du travail social, étude sur 

l’organisation des sociétés supérieures, Thèse présentée à la Faculté des lettres 

de Paris, Alcan, Presses Universitaires de France (réédition 1978). 

GABORIT Pascaline, 2006, « Mémoire, oubli et réconciliation dans les sociétés 

post-conflictuelles : l’exemple du Cambodge », Interrogation, N°3, disponible sur 

https://www.revue-interrogations.org/Memoire-oubli-et-reconciliation, consulté le 

https://www.revue-interrogations.org/Memoire-oubli-et-reconciliation


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
383 

05/09/2025.  

GINTY Mac Roger, 2011, International Peacebuilding and Local Resistance: 

Hybrid Forms of Peace, Palgrave Macmillan 

HALBWACHS Maurice, 1950, La mémoire collective. Paris : PUF. 

INTERNATIONAL CENTER FOR TRANSITIONAL JUSTICE (ICTJ), 2016, 

Recommandations pour la Réparation des Victimes, 

https://www.ictj.org/node/22512. 

KIKI-NEME Lydie, 2015, « Droit international de la reconnaissance : le cas des 

victimes de la guerre à la fin du conflit ivoirien », 147‑73. 

KOUADIO Chantal, 2008, Perceptions croisées entre Autochtones et Étrangers 

en Côte d’Ivoire : le cas de la population de Méagui dans l’Ouest ivoirien, Rapport 

de recherche 7. 

KOUAME Georges, KOUASSI Noël, KONE Moussa et al., 2012, « Côte d’Ivoire : 

le foncier au cœur des enjeux de reconstruction », Revue Grain de sel, N°57.  

KOUASSI N’goran François et N’DRIN Beugré Anselme, 2016. « Conflits fonciers 

intercommunautaires et fracture sociale dans les régions du Guémon et du 

Cavally à l’Ouest de la Côte d’Ivoire » European Scientific 12 (14).  

LAMBATIM Hélène, 2011, «Justice transitionnelle et droits économique, sociaux 

et culturels », Conference Paper, Cameroun. 

LYON-Caen Judith, 2007, « Une histoire de l’imaginaire social par le livre en 

France au premier XIXe siècle », Revue de synthèse, n° 1-2, pp. 165-180. 

NINDORERA Eugène, 2006, « Pas de véritable réconciliation sans justice », 

Bujumbura, disponible sur 

http://www.arib.info/Nindorera_Pas_Reconciliation_Sans_Justice.htm., consulté 

le 12/02/2023.  

OLINGA Alain Didier, 2011, « Justice et paix : comment se combinent-elles et 

s’enrichissent-elles, mutuellement des processus de paix », Conference Paper, 

Cameroun.  

POPOVIC Pierre, 2013, La mélancolie des Misérables. Essai de sociocritique, 

Montréal, Le Quartanier, « Erres Essais ». 

RGPH, 2021, Résultats Globaux définitifs, Abidjan, octobre 2022.  

UNOCI/HRD, 2011, Rapport sur les violations des droits de l’homme et du droit 

international humanitaire commises à l’Ouest de la Côte d’Ivoire, disponible sur  

https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/Rapportsurlesviolationsde

sdroitsdelhommealOuest.pdf., Consulté le 11/03/2021.  

 

 

   

 

http://www.arib.info/Nindorera_Pas_Reconciliation_Sans_Justice.htm
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/RapportsurlesviolationsdesdroitsdelhommealOuest.pdf
https://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ressources/RapportsurlesviolationsdesdroitsdelhommealOuest.pdf


                                                         https://akounda.net/ 

[Numéro°5 ( Volume 2)- Décembre 2025] 
384 

 


